# ധമ്പദം.



ഒന്നാരപതിച്ച് കോപ്പ് 1000.

മഹിളാമന്ദിരം വക രദ്രയില്ലാത്ത പസ്തകം വ്യാജമാകുന്നു.

K. G. Panicker.

culau 1 cg. 4 am.



ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിഷിക്കുകയും പ്രചരിഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

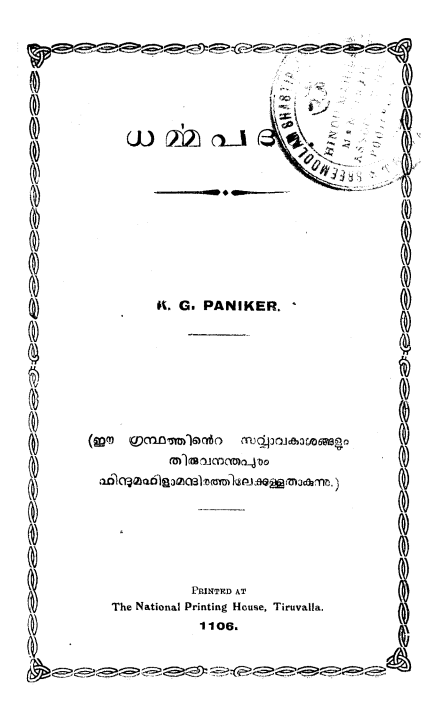
ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്യപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in



## മുഖവുര.

ഇത് എൻറെ സാഹിത്വപരിത്രമങ്ങളുടെ നാന്ദിയാണ് ഈ കായ്യത്തിൽ എന്നേ സവ്വാത്മനാ സഹായിച്ചിട്ടുള്ളത് ഇതി ൻറ അവതാരികാകാരനായ മഹാത്മാ പീ. ശേഷാദ്രിഞയ്യാവർ കളാണ്. അദ്രേഹത്തിൽ എൻറെ പ്രേമപൂണ്ണങ്ങളായ പ്രണാമ ശതങ്ങൾം.

വിന്മീതൻ.

K. G. Paniker

## അവതാരിക.

പാശചാതൃരുടെയും പെരാസ്തൃരുടെയും ചരിത്രം, ആദശം, സ്ഥിതി മുതലായവയെക്കുറിച്ചു സൂക്ഷ്മവിചിന്തനം ചെയ്യുമ്പോരം **അവ തമ്മിൽ വലുതായ അന്താം കാണ്ഠന്തണ്ട**്. മന്ന**്**ധമ്മപ്ര ധാനവും സാതചികവും ശാന്തിതല്പരവും, മററത് കമ്മപ്രധാനവും രാജസവും ഭോഗാസക്തവുമായിരിക്കുന്നു. പ്രധാനമതസ്ഥാവക ഏഷ്യയിൽ മാത്രം അവിർഭവിച്ചിട്ടുള്ളതുതന്നെ ഇതിനും ഉത്തമ പ്രസ്തത മഹാത്മാക്കളിൽ പലരം പുണ്യക്ഷേ ത്രമായ ഭാംതവർഷത്തേ പാവനമാക്കിയതിൽ നിന്ന് വിശചനി യാമകൻഭ്രമണ്ഡലത്തിൽ ഭാരതത്തിനു നഗംകിച്ചിട്ടുള്ള സ്ഥാന വും കുത്തവ്വാവും പ്രസ്മഷ്യമാകുന്നു. ഭാരതത്തിന്റെ ചാരിത്രം ധമ്മ (മത) സമനായചരിത്രംതന്നെ എന്നു് ഒരു മഹാൻ പറഞ്ഞിട്ടു ങട്ട്. ഇത് എത്രയും വാസ്തവമായിരിക്കുന്നു. ഹിന്തുക്കളുടെ പ്ര മാണന്രവാങ്ങളിൽ വച്ച് ഉൽകൃഷ്യവും ലോകത്തിലേ അതിപ്രാ ചീനമായ ഗ്രന്ഥമെന്ന് ആധുനിക് വിദചാന്മാർ ഐകകണ്റ്വേന സമ്മതിച്ചിട്ടുള്ളുമമായ ഋഗോടത്തിൽ തന്നെ ഇതിന്റെ സൂചന കാണന്ത:-

"ഏകം സത് വിപ്രാബഹുധാവടന്ത്വ?"

(യഥാത്ഥസത്വം ഒന്നമാത്രമാണു്. അതിനേ.ഞസ്തെ വി ദചാന്മാർ പല പേരിൽ കിത്തിക്കുന്നം.)

മതകലഹങ്ങളെ എല്ലാം ശാന്തമാക്കുന്ന ഏക മഹാവാക്യം ഇതാകുന്നു. സവ്വോപനിഷത്തുക്കളുടെയും സാരസവസ്വം ഭോ ഹനം ചെയ്ത ഭഗവാൻ ത്രീകൃഷ്ണമുത്തി—- ആജന്മബ്രഹമചാരിയും പരമഹംസോത്തംസവുമായ ശുകബ്രഹ്മർഷിയാൽ പൂണ്ണാവതാര മെന്നു സ്തുതിക്കപ്പെട്ട ശ്രീകൃഷ്ണഭഗവാൻ — ഈ മഹാവാകൃത്തേ—

> "യേ യഥാമാംപ്രപള്യന്തേ താം സ്തുഥൈവഭജാമ്യാഹം മമ വർത്മാനുവത്തന്തേ മനുഷ്യാഃ പാത്ഥു സവ്ശഃ"

അരാര് ഏതേതുപ്രകാരത്തിൽ എന്നേ ഭജിക്കുന്നുവോ അ വരേ അതാതു വിധത്തിൽ ഞാൻ അനുഗ്രഹിക്കുന്നു. മോപാത്ഥ! ഏതു വിധവും ഒടുക്കും എന്നേ പ്രാചിക്കുന്നു പന്നവിൽകൂട്യയാ

ണ്ട് സകല മനുഷ്വരം ചരിക്കുന്നത്ല് എന്നു വ്യാപ്യാനിച്ചു് ആ കാലത്തു് പരസ്പരം കലഹിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ഭക്തി— ജ്ഞാന— കമ്മമാഗ്ഗങ്ങളേ സമന്വയം ചെയ്തു. ഭഗവാൻ ഗീരുയിൽ അരുളി ചെയ്യു—

"സമം പശ്യൻ ഹി സവ്വത്ര സമവസ്ഥിത മീശ്വം നഹ്വിനസ്ത്വംത്മനാത്മാനം തതോ യാതി പരാംഗതിം. ഇഫൈവ തൈർജ്ജിതസ്സുഗ്റോ നേഷാം സാദ്വേസ്ഥിതം മനഃ നിർദ്രോഷം ഹി സമം ബ്രവ്മ തസ്മാൽ ബ്രവ്മണി തേ സ്ഥിതാഃ വിള്വാവിനയസമ്പന്നേ ബ്രാവമണേഗവിഹസ്തിനി തുനിചൈവശ്വപാകേച പണ്ഡിതാഃ സമദശിന്ദും

(എല്ലായിടവും ഒരുപോലെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ഈശ്വാനേ സമതേപനദശിച്ച്, ആത്മാവിൽ ആത്മാവിനേ ഹനിക്കാതെ ഇരിക്കുന്നവൻ അനന്താം പരമപടത്തേ പ്രാപിക്കുന്നു.

യാതൊരുവരുടെ മനസ്സ് സാമ്വത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു വോ അവർ ഇഹലോകത്തിയ സ്രഷ്ട്രിയേ ജയിച്ചവരാകുന്നു.

വിള്യാവിനയസമ്പന്നനായ ബ്രാവമണനിലും പതുവിലും, അനേയിലും, പട്ടിയിലും, ചണ്ഡാലനിലും വിചാന്മാർ സമബു ഭധികളായിരിക്കുന്നം)

ഇത്വാദിവാകൃങ്ങളുടെ പ്രത്യക്ഷസ് പരുപമായിട്ട്, സമത പം ഒയ, അഹിംസ മുതലായ വിശിഷ്ടഗുണങ്ങരം മുത്തികരിച്ച് ഭഗ വാൻ ശ്രീബുളാൻ അവതരിച്ചു. ഇത്ര മഹത്താമായ ഒരു ത്വാഗം ലോകചരിത്രത്തിൽ ഇന്നേവരെ ഉണ്ടായിട്ടില്ല. പുതവാത്സല്വനി ധിയായ പിതാവിനെയും, ധംത്രിയെയും, പ്രാണാധികപ്രിയയായ ധമ്മപത്തിയേയും, സഭ്വാജാതനും വാത്സല്വസങ്കേതവുമായ ഏ ക പത്രനെയും, എന്നുവേണ്ട, നിസ്തല്വമായ രാജ്യൈ പെയ്യത്തെ പ്രേലും ലോകമംഗളത്തിനുവേണ്ടി തുണവൽക്കരിച്ച ആം മഹാ പുരുഷന്റെ വിസ്തയനിയമായ ത്വാഗത്തെ സുരിക്കുമ്പോൾം ഒരു ല്ല? അഹോ! എന്തൊരു അമാനുഷമായ ദൃഢച്ചതിജ്ഞ! ബോ ധിവൃക്ഷത്തിനെറ ചുവട്ടിലിരുന്നുകൊണ്ട് അവ ധീരാത്മാവ് ഇ പ്രകാരമാണ് ഉച്ഛരിച്ചത്ര്.

•ഇഹാസനേ ശുഷ്വതുമേശരീരം തപഗസ്ഥിമാംസം പ്രളയം ചയാതു അപ്രാപ്യബോധിംബഹുകല്ലദുർല്ല് ഭാം നൈവാസനഃൽകായമതശ്ചലിഷ്യതേ"

(ലളിതവിസ്തരം)

("ഈ ഇരിക്കുന്ന ഇപ്പോൽതന്നെ എൻെറ ശരീരം ശോ ഷിച്ചുകൊള്ളട്ടെ തൊലിയും എല്ലം മാംസവും ദ്രവിച്ച പോകട്ടെ. അസംഖ്യയുഗകാലംകൊണ്ടും കിട്ടാൻ പ്രയാസമുള്ള ജ്ഞാനത്തേ പ്രാപിക്കാതെ ഞാൻ ഈ ഇരിപ്പിൽനിന്നു് ഇളകുന്നതല്ല.")

ത്വാഗവും ദൃഢപ്രതിജ്ഞയുമുണ്ടെങ്കിൽ സിജിയേ പ്രാചി ക്കാമെന്ന് അദ്രേഹത്തിന്റെ ജിവിതം കാണിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം "ബ<sup>ന്</sup>ച്ചുന്നുതായ ബ<u>ന</u>്മെജനസ്ഖായം — ആവിർഭവിച്ച മഹാത്മാപ്പിന്റെ അനുയായികഠം ബുലാമതത്തേ ഹിന്ദുമതത്തിൽ നിന്നും വേറാക്കിയെങ്കിലും ഭഗവാൻ ത്രിബ് സാം, ഹിന്തുക്കു ടെ പ്രധാനാചാത്വന്മാരോ അപ്രകാരം വിചാരിച്ചിരുന്നില്ല. ക്രിസ്ത ഭേവൻപറഞ്ഞിരിക്കുന്നതുപോലെ "I come to fulfil and not to destroy"-പുരാതന മതത്തേ നശിപ്പിക്കാനായിട്ടല്ല ഞാൻ അ വതരിച്ചത്ല്. പ്രത്യുത, സഫലമാക്കാനാണ്ത്." ശ്രീബുജഭഗവാ ന്റെ ഭാവവും അപ്രകാരം തന്നെ ആയിരുന്നുവെന്ന് അദ്ദേഹ ത്തിന്റെ ജീവിതവും ഉപദേശങ്ങളുമായി പരിചയപ്പെടാൻ ഗ്വ്വം ലഭിച്ചവർക്കെല്ലാം അറിയാവുന്നതാണു്. ജ്ഞാനമുത്തിയും വേദാന്തമ്ഹാതുരുവുമായ ശ്രീമപ്പുങ്കരാചായ്കർ ദശാവതാരസ്തോത്ര ത്തിൽ ശ്രീബുലാഭഗവാനേ "തോഗിനാം ചക്രവത്തി" എന്ന് അഭിധാനം ചെയ്തു വന്ദിക്കുന്നു. ഭക്തശിരോമണിയും സുമധുരക വിയുമായ ത്രീജയ്മേവൻ ഇപ്രകാരം പാടിയിരിക്കുന്നു. "നിന്ദസി **തങ്ങയവുനേ**ശനസ്ത്രിയ്യങ്ങയം <sup>ന</sup>ടരുന്നുവയുന്നു പ്രത്യേത്രത്ത്യത്തായം കേശവധ്യതബുഭാശരീഷേയജഗഭീശഹരേ!" വത്തമാനഭാരതോൽ ബോധകനും വിശചവിജയിയും വേദാന്തകേസരിയുമായ ശ്രീമദചി വേകാനന്ദസചാമിക്കം ശ്രീബുലാഭഗവാനേ ലോകത്തിലേ ഏററ വം വലിയ മനുഷ്യൂൻ - ഏട്രശകമ്മയോഗിയെന്നും, ബു**ഭാമതത്തേ** , Rebel child of Hinduism"— മാന്ദ്രമതത്തോടു കലമറിച്ച അ തിന്റെ സന്താനമെന്നും ചറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

ബുദ്ധമതഗ്രന്ഥങ്ങൾ കഥ, സുത്ത (സൂത്രം) വിനയ അഴിധ മ്മ, എന്നിങ്ങനെ, സാകല്വേന മൂന്നായി വിഭജിക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. ഇവയിൽ ധമ്മപഭം സ്വത്തമെന്ന വിഭാഗത്തിൽപെട്ടതാണം'. ഇ ത്ര് അതിപുരാതനവും വിഖ്വാതവുമായ ഒരു ബുദ്ധമതഗ്രന്ഥമാക ന്നു. സിലോൺ, ബമ്മ, സയാം, ചൈന, ജപ്പാൻ, ടിബററ്റ് ഈ രാജ്വങ്ങളിൽ ഈ ഗ്രന്ഥം അഭ്വാപി ഭക്തിപ്രസ്നരം അദ്വായനം ചെയ്യപ്പെട്ടു വരുന്നു. ബുലാമതാനുയായികഠാക്ക് ഇത്ര പ്രീതികര മായി മറെറാരു ഗ്രന്ഥവുമില്ല. സന്മാഗ്ഗാതിന്റെ ഉൽക്കഷ്പതി പാദനത്തിൽ ഇതിനോട്ട് സാമ്യംവഹിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥങ്ങൾ അതി വിരളങ്ങ് തന്നെ. ഭാർശനിക ജടിലതയാവട്ടെ അസ്സഷ്ടതാഭോഷ മാകട്ടെ ഇതിൽ കാണപ്പെടുന്നില്ല. ഉപദേശങ്ങഠം സാവ്വജനീന വും സകല മതങ്ങഠം കുരും അനുയോജ്വവുമാകുന്നു. ഇരുപത്തി**ഞ്ഞ**വ് അല്വായങ്ങളുള്ള ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഓരോ അല്വായത്തിലും സല്ത മ്മറുഷ്യത്തുക്കുളുടെ വിവേചനമാണം' പ്രധാനമായി പ്രതിപാദിച്ചി ട്ടുള്ളത്ത്. ധമ്മ എന്ന പദത്തിന്, കമ്മം, സംസ്തൂരം, സ്വഭാവം, കായ്യകാരണഭാവം, പദാത്ഥം ഇത്വാദി പലേ അത്ഥങ്ങളുമുണ്ടും. കായ്യകാരണഭാവമെന്നാണ് ഇവിടെ മുഖ്യമായി വിവക്ഷിച്ചിരി ക്കുന്നതു്. ധമ്മത്തിന്റെ അഥവാ കമ്മത്തിന്റെ പ്രഭാവം (ശ ക്തിു ആർക്കും നീക്കാൻ സാധിക്കുകയില്ല. ആകയാൽ ന്നാൽ എന്തെന്നു് അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ടത്ത് സകല ജനങ്ങളുടെ ധരിച്ചിക്കുനതിനുവേ യും കത്തവൃമാകുന്നു. ഇതു് ലോകത്തെ ണുടി ത്രീബുലാഭഗവാൻ ധമ്മപടത്തെ അവേർഭവിപ്പിച്ചു.

ക്രിസ്കാബ്ദാ 5-ാംശതകത്തിൽ ബുലാഘോഷൻ പാലിഭാഷയിൽ തന്നെ ധമ്മപടത്തിൽ ഒരു ടിക പെിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ ടിക യിൽ ഓരോ ശ്ലോകത്തിൻറ വ്യാഖ്യാനത്തിലും ഓരോ ഉപാഖ്യാനം പേത്തിട്ടുണ്ട്. ഈ ഉപാഖ്യാനത്തിലും ഓരോ ഉപാഖ്യാനത്തിലും ഓരോ ഉപാഖ്യാനത്തിക്കാരോ ശ്രീ ബുലാഭഗവാൻ തന്നെ തൻറ ശിഷ്യന്മാരോഴ് അതുളിച്ചെയ്തിട്ടുള്ളവയാണെന്ന് ബുലാമതാവലാബികഠം വിശ്വസിച്ചി വക്കുന്നു. ലാററിൻ, ഫ്രഞ്ച്, ജമ്മൻ, ഇംഗ്ലീഷ് മുതലായ പാശ്വാത്വഭാഷകളിലും ഈ ഗ്രന്ഥാം തർജ്ജിമചെയ്തിട്ടുണ്ട്. വിഖ്യാതനായ പണ്ഡിതൻ മോക്ഷമൂലർ തന്നെയാണ് ഈ ഗ്രന്ഥത്തെ ഇംഗ്ലീഷിൽ തജ്ജമചെയ്ത് തൻറെ Sacred books of the East series (ചെയന്തു ചയമ്മഗ്രന്ഥാല)യിലുറച്ചെടുത്തി പ്രസിച്ചാചെയ്യത്ത്.

ത്രമണന്മാർ (ബുദ്ധമതഭിക്ഷുകരം) ഉപസമ്പട്രേവുടേശം) സൂറ്റികരിക്കുമ്പും ഈ ഗ്രന്ഥം മുഖ സ്ഥാക്കുക്കുന്നു. ഈ ഗ്രന്ഥത്തേപ്പററി ത്രീമൽ വിവേകാനന്ദസചാമികഠം പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത് ഇപ്രകാരമാണു്.

The Restless western atheist or agnostic finds in the gita or in the Dhammapada the only place where his soul can anchor,—ശാന്തി ഇല്ലാത്ത പാശ്ചാത്വനാസ്സിക രം അജ്ഞയവാദിയും തൻറെ ആത്മാവിര് (മനസ്സിന്) വി ത്രമിക്കവാൻ ഒരോററ സ്ഥാനം ഗീതയിലോ ധമ്മപദത്തിലോ മാത്രമേ കാൺകയുള്ള.

ത്രീബുല്വോൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതും ഹിന്ദുക്കാം ഗീത യേ എന്നതുപോലെ തന്മതാവലംബികാം ത്രജ്യാഭക്തിപുംസ്റ്റ രം പാരായണം ചെയ്തവരുന്നതുമായ ധേമ്മപട്മത്രേ പ്രസ്തത ഗ്ര ന്ഥാം. ഇതിൽ ബുലാമതത്തപങ്ങാം അതിലളിതവും സംസവു മായ ഭാഷയിൽ പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇത് ആ കാലത്തു നടപ്പിലിരുന്ന പാലിഭാഷയിലാണം രചിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്ര്. ത്രീ ബുലാഭഗവാൺറ ചില പണ്ഡിതശിഷ്യന്മാർ, സംസ്തൃതത്തിലു പദേശിക്കണമെന്ന് അഭ്രേവത്തോടപേക്ഷിച്ചപ്പോറം എം ഒയാ മയൻ പറഞ്ഞത്ര്. അവരേടെ ഭാഷയിൽ തന്നെ സംസാരിക്കണം? വന്നിരിക്കുന്നത്ര്, "അവരേടെ ഭാഷയിൽ തന്നെ സംസാരിക്കണം" എന്നായിരുന്നു. അവേരം! എന്തൊരു വിശാലഹ്യദയം.

അഭ്രേഹത്തിന്റെ ഭിവ്വമുഖത്തുനിന്നും വന്നിട്ടുള്ള ഈ വാ കൃങ്ങളുടെ (മന്ത്രങ്ങളുടെ) ശക്തി എന്നും സജീവം തന്നെ.

ഇനിയും, പാലിഭാഷ പഠിക്കാനാഗ്രഹിക്കുന്നവക്കും ഇത പോലെ പററിയ ഒരു പ്രഥമപാഠുവലി കാണുകയില്ല. ആ ഭാ ഷ ഭാരതചാിത്രാനേച്ചികഠം അവശ്യം അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ടതാ ണെന്നു് വിവേകാനന്ദസചാമികഠം അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്. ഇതാ പ്രാകൃതഭാഷകളേക്കാഠം പ്രസ്തൃത ഭാഷ സംസ്ത്രത്തോടു് വളരെ യോജിച്ചതാണെന്നുള്ളതും അത് പഠിക്കുന്നവക്ക് ഏററവും സ ഫായമാണു്. മൂലവും അന്വയവും സംസ്ത്രത്തിൽ പ്രതിശബ്ദവും തർജ്ജമയും ഇതിൽ അനുക്രമമായി ചേത്തിരിക്കുന്നു.

മഹാഭാരതം, മനുസ്തതി മുതലായ ഹിന്ദുമതഗ്രന്ഥങ്ങളിലേ ഗ്ലോകങ്ങഠംക്ക് അനുത്രപമായി അനവയി വാകൃങ്ങരം ഇതിൽ കാണുന്നു എന്നുള്ളതും പ്രത്യേകം ത്രഭ്ധേയമാണ്ക്, ശ്രീബുദ്ധഭഗവാൻറ ഭിവ്വവാണിയേ പാരായണം ചെയ്ത്, സചാത്ഥത്വാഗം, സമതചം, ഭയ, അഹ്വാസ, സന്മാഗ്റനിഷ്ഠ മത ലായവ ജീവിതത്തിൽ അനുഭവപ്പെടുത്തി ബഹുജനഹിതത്തിനും ബഹുജനസുഖത്തിനുമായി ജീവിക്കുവാൻ പരമകാരണികനായ ആ തഥാഗതൻ നമ്മേ അനുഗ്രഹിക്കട്ടെ.

> പി. ശേഷാഭ്രിഅയ്യർ, ബി. എ. ബി. എൽ. അരിപ്പാട്ട്.

## ധമ്പദം.

## യമകവഗ്ഗദ

### هيد 28

മൂലം. മനോപുബ്'ബങ്'ഗമാ ധമ്മാ മനോസേട് റാമനോമയാ മനസാചേപട്ടട് റേന ഭാസതിവാകരോതിവാ തതോനം ടുക്കുമനേചതി ചക്കാവവാമതോപടം

#### യെ പ്രാത്ത

#### മൂലഭാഷാ

ധമ്മാ മനോപൂവ്വങ്ഗമാ മനോസേട്ഠാമനോമയാ പട്ടട്ഠേനമനസാചേ ഭാസതിവാ, കരോതിവാ തതോചക്കാവഹതൊ പടാവനാടുക്യമനേചതി.

## സംസ്ത്രതം

ധമ്മാം മനു പുവങ്ഗമാം മനശ് ത്രേഷ്യ ദേമനാമയാം പ്രുഷ്ടേനമനസാചേൽ ഭാഷതേ, കരോതിവാ തതംചക്രവഹതം (വൃഷഭസ്വ)ചഭമിവഏനം ദുഖമനേചതി.

#### അന്തവാളം.

മനസ്സ് വേടനം തുടങ്ങിയ ധമ്മസമുഹങ്ങളുടെ പുവ്താമി യാണം". അതു് ധമ്മസമുഹങ്ങളിൽവച്ച് ത്രേഷ്യ(പ്രധാന്യമാക ന്നു. ധമ്മം മനസ്സിൽനിന്ന് ഉൽപന്നമാകന്നു (മനുഷ്യരേടസ്ഥഭാ വാ അഥവാ, ചിന്ത മനസ്സമാഗ്റേണ അനുപ്പാണിതവും, പരിചാ ലിതവമായിട്ട്,ജീവൻെറ ചൈതസികങ്ങളുയ ഭാവങ്ങളെല്ലാം മനസ്സിൽനിന്നും ഉത്ഭവിച്ച് മനസ്സിൻെറ ഭാവത്തെ പ്രാചിക്കു ന്നു.) ഒരുവൻ ടുപ്പുമായ മനസ്സുകൊണ്ടു പറകയും പ്രവത്തിക്ക യും ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ, ചക്രം ഏതൊരുവിധത്തിൽ ഭാരവാഹി യായ വൃഷത്തേിൻെറ പളചിവാത്തെ അനുസരിക്കുന്നുവോ അ തേവിധത്തിൽ ടുഖം അവനെ അനുഗമിക്കുന്നു.

## മൂലം (8)

മനോപൂബ് ബങ് ഗമാധമ്മാ മനോസേട് ഠാമനോമയാ മനസാചേപസന്നേന ഭാസതിവാകരോതിവാ തതോനംസുഖമനേചതി ഛായാവഅനപായിനീ

#### അന്വയം.

## മൂലഭാഷാ

ധമ്മാമനോപൂവ്വങ്ങമാ മനോസേട്ഠാമനോമയാ പസന്നേനമനസാചേ ഭാസതിവാകരോതിവാ തതോങ്ങനപായിനീമമായാ വനം സുഖമനേചതി.

## സംസ്കൃതം

ധമ്മാംമനംപൂവ്വങ്ഗമാം മനശ്ത്രേഷ്ഠാംമനോമയാം പ്രസന്നേനമനസാചേൽ ഭാഷതേകരോതിവാ തതം അനപായിനീകായാ ഇവ ഏനംസുഖമനേചതി.

#### അനുവാടാ

മനസ്സ് ധമ്മസമുഹങ്ങളുടെ പൂവ്വഗാമിയാകുന്നു. ധമ്മങ്ങളിൽവച്ച് പ്രധാനവസ്തുവും മനസ്സാകുന്നു. ധമ്മം മനസ്സിൽ നിന്നു ഉൽപന്നമാകുന്നു. ആരൊരവൻ നിമ്മലമനസ്സായിട്ട് പറകയും പ്രവത്തിക്കയും ചെയ്യുന്നു, അവനെ സുഖം സഭാ മമായപോ ലെ അനുഗമിക്കുന്നു.

## മൂലം 3.

അക്കോഹ്വിമം അവധിമം അജിനിമം അഹാസിമെ. യേചതം ഉപനയ്ഹന്തി വേരംതേസം നസന്മതി **වූ: පි**ා

മം അക്കോമ്മി, മം അവയി മം അജിനി, മേ അഹാസി യേചതംഉപനയ്ഹന്തി തേസംവേരം ന സന്മതി mo:—

മാം ആക്രോശിൽ മാം അവ ധിൽ, മാം അജെഷിൽ. മെ അഹാർഷിൽ, യേചതൽള പനധ്യത്തി തേഷാംവൈരംനശാമ്യതി.

അന്ത:----

എന്നെ തിരസ്ത്യരിച്ചു. എന്നെ പ്രമാരിച്ചു. എന്നെ തോ ലിച്ചു. എൻറ ദ്രവ്യത്തെ അപഹരിച്ചു. എന്നിങ്ങനെ ഉള്ള വിചാരത്തെ ഏതൊരാഠം മനസ്സിയവച്ചു് വളത്തുന്നു, അവരെറ വൈരബുക്കി ഒരിക്കലും ശാന്തമാകുകയില്ല.

## മൂലം 4.

അക്കോഹി മം അവധിമം അജിനിമംഅഹാസികേ. യേതംനളപനയ് ഹന്തി വൈരംതേസുപസന്മതി

#### അഥവരാ

മു: ഭാ:

മംങ്ങക്കോഹ്മി,മംഅവധി മംഞജിനി മേ അഹാസി. യേതംനളപനയ്ഫന്തി തേഷുവേംളേപസന്മതി. Mo:-

മാം ആ ക്രോശീൽ,മാം അവ ധീൽ, മാം അജെഷീൽ. മേണപാഷീൽ. യേതൽനളപനഹൃന്തി തേഷുവൈരംഉപശാമൃതി

അന:-

എന്നെ തിരവ്യാക്കരിച്ചു. എന്നെ പ്രവാദിച്ചു. എന്നെ പ രാജിതനാക്കി. എൻറെ ദ്രവ്യങ്ങളെ അപഹരിച്ചു. ഇത്വാഭി ചി ന്തകരംക്കു ഏതൊരാരം സ്വമനസ്സിൽ സ്ഥാനാം അനുവദിച്ചിട്ടി പ്ല. അവൻറെ വൈരഭാവം ഉപശാന്തമാകുന്നു.

മൂലം 5.

നഹിവേരേണ വേരാണി സമ്മന്തീധകുദാചനം അവേരേനചസമ്മന്തി ഏസധമ്മൊസനന്തനോ

#### അന ചയം

മു: ഭാ:-

mo:\_

നഹിക്കാചനം ഇധവേരാനി വേരേനസമ്മന്തി അവേരേനചസമ്മന്തി നമ്പികടാചനഇമാവെതാണി വൈരേണശാമൃന്തി 🎘 അവെരേണ് ചശാമൃന്തി ഏഷഃ സനാതനഃ ധമ്മഃ

ഏസ സനന്തനോ യമ്മൊ.

ത്തന: ---

ഈ ലോകത്തിൽ ഒരിക്കലും വിരോധംകൊണ്ടു വിരോധത്തെ ശമിപ്പിക്കുവാൻ സാജ്യാമല്ല. വിരോധമില്ലായ്മയക്കൊണ്ടു മാ ത്രമേ ശത്രത്വത്തെ ശമിപ്പികുവാൻ കഴികയുള്ളു. ഇത്ര് സനാ തനമായ ധമ്മമാകുന്നു.

മൂലം 6.

പരേചനവിജാനന്തി മയമേത്ഥ യമാമസെ യേചതത്ഥ വിജാനന്തി തതോസന്മന്തിമേധഗാ.

#### അനച: ---

മു: ഭാ: ---

mo: --

പരേചനവിജാനന്തി മയംഏത്ഥയമാമസെ യേചതത്ഥവിജാനന്തി തതോമേധഗാസന്മന്തി പരേനവിജാനന്തി വയമത്രയംസ്വാമഃ യേചതത്രവിജാനന്തി തതഃ മേധഗുഃ ശാമ്യന്തി

#### അനാൻ:\_\_\_

നാം ചിരകാലം ഈ ലോകത്തിൽ ഇരിക്കയില്ലെന്ന് ബുദ്ധി തുുനൃദമാരായ ജനങ്കഠം അറിയുന്നില്ല. ഈ വസ്തുത അറിയുന്ന വർക്കാകട്ടെ സവ്വ കലഹങ്ങളും ഇല്ലാതാകുന്നു.

## മൂലം 7.

സ്വഭാനുപസ്സിം വിഹരന്താ ഇന്ദ്രിയേസ് അസംവതം ഭേജനമ്ഹി അമത്തജ്ഞം കസീതംഹീനവീരിയം തംവേംഹസതീമാരൊ വാതോരുക്ഷാവുടുബ്ബലം

#### ....:യെ പന്ത്യ

**නු: යා:**\_\_\_

സം:---

സുഭാനുപസ്സിംവിഹാരന്താ ഇന്ദ്രിയേസു അസംവുതം • ഭോജനാഹിഅമത്തജ്ഞാകസീ തം ഹിനവീരിയാതാവേ മാരോടുബ്ബലാരക്കവം വാ-തോവപസഹതി

ഇവപ്രസഹതെ, ഇവപ്രസഹതെ, ഇവ്രവുക്കുംവാത ഇവ്വയ്യം പുരുപ്പം ഇവപ്രസ്ത്രം പുരുപ്പം ഇവപ്രസഹതെ,

#### അന:\_\_\_

യാതൊരു വ്യക്തി ബാഹൃശോഭയെ തേടി അലയുകയും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സംയമനം ചെയ്യാതിരിക്കയും, അമിതാഹാരനം അലസനും നിവ്വിയ്യനുമായിരിക്കയും ചെയ്യുന്നുവോ അവനെ, വാ യു ഒർബ്ബലവൃക്ഷത്തെ എന്നപോലെ മാരൻ പരാഹതനാകുന്നു.

## മൂലം 8.

അസുഭാനുപസ്സിംവിഹരന്തം ഇന്ദ്രിയേസുസ്യസംവുതം ഭോജനംമ്ഹിചമത്തജ്ഞം സഭാംജ്യരഭാവീരിയം; തംവേനപ്പസഹതീമാരോ വാതോസേലംവപവ്വതം.

#### അന വയം:\_\_\_

Q: @o:-

സം:---

ചെയ്യു. പ്രാ ചെയ്യുന്നു പ്രാവിഹരന്താ ഇന്ദ്രിയേസു സുസാവുതാഭോ. ജനാഹി 2 അജ്ഞാ ചസദ്ധാ ജ്യരദ്ധവീ രിയാതാവേമാരോ സേലംപവ്വതാവാരോവന ചുസഹതി;

അതുളംഅനുപശ്യന്തംവിഹന്തെം ഇന്ദ്രിയേഷസു സംവൃതംഭോജനേ മാത്രാജ്ഞം ചസത്രജ്ധംഅരബ്ല വീയ്യംപുരേഷംവൈമാരു ശൈലംപവ്വതംവാതഇവ നപ്പസ്ഥതെ.

#### ആരൻ: ----

യാതൊരു വ്യക്തി ബാഹ്യശോഭയെ അനേപപ്പിച്ച നടക്കാ തിരിക്കുകയും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സംയമനം ചെയ്ത് മിതാഹാരരം ത്രഭാവാനും കമ്മകശലനമായിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നുവോ അവനെ ശിലാമയമായ പവ്വതത്തെ വാതമെന്നുപോലെ മാരൻ പ്രതിഹ നിക്കുന്നില്ല.

## മൂലം 9.

അനിക്കസാവോ കാസാവം യോവത്ഥംപരിടഫേസ്സതി. അപേതോഭമസച്ചേന നസോകാസാവമരഹതി.

#### അനച: \_\_\_

മു: ഭാഃ---

സംം

അനിക്കസാവോയോകാസാവം\_അനിഷ്കഷ്യയോയഃകാഷ്യയം വത്ഥംപരിഭമേസ്സതി വസ്ത്രംപരിധാസ്വതി. ഭമസച്ചേന അവേതോസോ ലമസത്വാഭ്യാമപേതഃസഃ കാഷാവംന അമേതി. കാഷായംന അർഹതി.

#### അനാ:---

യാതൊരു വ്യൂക്തി കാമരാഗാദിഭോഷയുക്തനായിട്ടും കാഷാ യവസ്ത്രത്തെ ധരിക്കുന്നുവോ, ദമഹീനനും സത്വാഹിതനുമായ അ വൻ ഒരിക്കലും കാഷായവസ്ത്ര ധരിക്കാൻ അർഹനല്ല.

## മൂലം. 10.

യോചവസ്തകസാവഹസ്സ സീലേഷ്ട്രസ്യ സമ്പഹിതോ ഉപേതോഭമ ന ച്ചേന സവേകാസാവമരഹതി.

#### ഷാധ\_:--

മു: ഭാ:---

muo:----

യോചവസ്തകസാവോ, അസ്സ സീലേഷുസസമാഹിതോ. ഭമസച്ചേനഉപേതോ സവേകാസാവമരഹതി യശ്ചവാസ്തകഷായുണ്ടാ ശീലേഷ്യ സ്വസമാഹിതു ദമസത്വാഭ്വാമപേതു സുവൈകാഷായമർഹതി

#### ത്നന്മ: ----

യാതൊരുവൻ കാമരാഗാളിട്ടോഷശുത്വാനും, ശീല (\*) സമൂഹങ്ങ ളിൽ സുപ്രതിഷ്ഠിതനും ആയിരി ക്കുന്നുവാ, ഉത്തനും സത്വവാനുമാ യഅവൻ കാഷായവസ്ത്രംധരിക്കാൻ നിശ്ചയമായുംഅർഹനാകുന്നു.

### മൂലം. 11.

അസാരേസാമമതിനോ സാരേചാസാരമസ്സിനോ തേസാരംനാധിഗച്ഛന്തി മിച്ഛുസങ്കപ്പനോചരാ.

അനച:\_\_\_

Q: @: ---

അസാരേസാരമതിനോ. സാരേച അസാരലസ്സിനോ. മിച്ഛാസങ്കല്പഗോചരാ തേസാരം നാധിഗച്ഛതി. mo:--

അസാരേസാരമതയഃ സാരേച അസാരദശിനഃ മിഥ്വാസങ്കല്പഗോചരാഃ തേസാരംനങ്ങധിഗമതി

അനു: ---

യാവചിലർ അസാരവസ്തവിനെ സാരമായും സാരത്തെ അ സാരമായും വിചാരിക്കുന്നുവോ, മിഥ്വാട്ടഷ്ട്രിക്ക് ആശ്രയമാതാക്ക ളായ അവർ ഒരിക്കലും സാരത്തെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല.

### മൂലം 12.

സാരഞ്ചസാരതോജ്ഞതചാ അസാരഞ്ച അസാരതോ തേസാരമധിഗച്ഛത്തി സമ്മാസങ്കപ്പഗോചരാ

അനപ: ---

**නූ: ෂ**ා:----

സാം സാരതോജ്ഞത്വാ ജാസാരം ച അസാരതോ സമ്മാസങ്കപ്പഗോചരാതേ സാരം അതിഗച്ഛതി സം:\_\_

സാരം സാരതഃജ്ഞത്വാ അസാരം ച അസാരതഃ സമ്വൿസങ്കല്പഗോചരാഃതേ സാരം സാരതഃജ്ഞത്വാ

ക ഇവിടെ ശീലമെന്ന അത്ഥത്തിൽ ചതുപാരിസുദ്ധിശീല് ന്രാലു ശുദ്ധിശീ ചായാറു ത്തെ ഗ്രഹിക്കണം. ഫൃ പ്രാതിമോക്ഷസംവരശീലം.ു വ. ഇന്ദ്രിയസംവര ≈ീലം. വ. ആജീവപാരിശുദ്ധി സംവരശീലം. ര. പ്രതൃയസന്നിശ്രിത സംവശ ചീലം: ഇവയെ പാരിശുദ്ധി സംവരശീലമെന്നു പായപ്പെടുന്നു.

#### ത്തനാ: ---

യാവ ചിലർ സാരവസ്തവിനെ സാരവസ്തവെന്നം, അസാര വസ്തുവിനെ അസാരവസ്ത്വൈനം അറിയുന്നുവോ, സമ്വക്ഷസങ്കല്പ ഗോചരന്മാരായ അവർ സാരത്തെ അധിഗമിക്കുന്നു.

### മൂലം 13.

യഥാഗാരം മുച്ഛുന്നു വുട'ഠീസമതി വിജചതി രാഗോസമതി വിജചതി.

#### അഥവയം

ශු: ෂා: ~

സം:---

യഥാദുച്ഛന്നം അഗാരം വുട്റി യഥാദുച്ഛന്നം അഗാരം വൃഷ്ടി സമതി, വിജ്ചതിഏവം അഭാ സമതിവില്യതിഏവം അഭാ വിതം ചിത്തംരാഗോസമതിവിജ്ചതി വിതം ചിത്തംരാഗഃ സമതി വിജ്യതി

#### ത്തന്ത: ---

വേണുവിധം ആഹാദിതമല്ലാത്ത്യ മമിദ്രയുക്തമായിരിക്കുന്ന) ഗൃഹത്തിൽ വൃഷ്ടി എപ്രകാരം പ്രവേശിക്കുന്നുവോം, അപ്രകാരം ഭാവനാരഹിതമായ (ധ്വാനപരായണതയില്ലാത്തു ചിത്തത്തിൽ ആസക്തി (രാഗം,ദേചഷം, മോഹം തുടങ്ങിയവ) പ്രവേശിക്കുന്നു.

## മൂലം 14.

യഥാഗാരം സൂച്ഛന്നം വട്ഠിനസമതി വിജ്ചതി യഥാഗാരം സൂച്ഛനം

#### അനവയാം: —

മൂലഭാ: —

into: 🚣

യവാസുച്ഛന്നം അഗാരം വട്ഠി ന സമതിവിജ്ചതി യവാസഭാവിതാചിത്തം രാഗോനസമതിവിജ്ചതി യഥാസുച്ഛന്നം അഗാദം വൃഷ്ടിം ന സമതിവിജ്വതി ഏവംസുഭാവിതംചിത്താ രാഗോനസമതിവിഭ്വതി

#### അനാ: ---

വേണുവിധം താമാടനം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഗ്രഹത്തിൽ, ആ ആമാദനത്തെ ഭേദിച്ച് എപ്രകാരം വൃഷ്ടി പ്രവേശിക്കാതിരിക്കുന്നുവോ, അപ്രകാരം ഭാവനായുക്തമായ ചിത്തത്തിൽ ആ സക്തി പ്രവേശിക്കുന്നില്ല.

## മൂലം 15.

ഇധസോചതി പേച്ചസോചതി പാപ<sub>കാ</sub>രീ ഉഭയത്ഥസോചതി സോ സോചതിസോവിഫജ്ഞതി ഭീസചാകമ്മകിലിട്**ാ**മത്തനേം

#### അന**്**:---

മു: ഭാ:\_\_\_

mo:\_\_\_

പാചകാരീ ഈസോചതി പാപകാരീഇനശോചതി ചേച്ചസോചതി,ഉഭയത്ഥസോചതി പേതൃഭശാപതി, ഉഭയത ശോചതി

അത്തനോകമ്മകിലിട്റാം ഭിന്ധ്വാ ആത്മനഃകമ്മക്കിഷ്ട്രഷ്ടവാ സേസോചതി, സോവിഥഞ്ചതി സംശാചതി, സവിഥന്വത്ര

#### ത്തന്ത:---

പാപം **ചെയ്യുന്നവൻ ഇ**ഹലോകത്തിലും പരലോകത്തി പും ഭുബിക്കുന്നു. അവ**ൻ തൻെറ** ക്ലിഷ്ടകമ്മത്തെ-അഥവം മലി നകമ്മത്തെ **കണ്ടിട്ട ശോചിക്കയും** ഒരിതമനുഭവിക്കയും ചെയ്യുന്നു.

## മൂലം 16.

ഇയമോടതി,പേച്ചമോടതി കതപുഞ്ചോളയേത്ഥ മോടതി സോമോടതിസോപമോടതി ദിസ്ഥാകമ്മവിസൂജിമത്തനോ

#### .:\_നേത്ത

മു: ഭാ:\_

mo:-

കരപുഞ്ജാഇയമോദതി ചേച്ചുമോദതി, ഉഭമരവശോദതി ഉഭയത്രമോദരേ പ്രേതിപ്പോദരേ എയപ്പുസിുതാനമോദരേ അഞ്ഞനോ,കമ്മവിസൂക്കിം ഒി സചാ,സോപമോടതി. **ജ്ഞ**ത്മനഃകമ്മവിതുള്ളി ിംട്ടഷ്ട്രവാ സമോദരേസപ്രമോടതേ.

#### അനം'-

• യാതൊരവൻ പുണ്യകമ്മം ചെയ്യുന്ന അവൻ ഇഹപരലോ കങ്ങളിൽ ഒന്നുപോലെ ആനന്ദ്രമനഭവിക്കുന്നു. അവൻ തൻെറ കമ്മത്തിൻെറ പവിത്രതയേയും, പുണ്യഫലത്തേയും ഒശിച്ചിട്ട്, അതൃന്തം ആനന്ദിക്കുന്നു.

## മൂലം 17.

ഇധതപ്പതി,പേച്ചതപ്പതി പാപകാരീഉഭയത്ഥതപ്പതി പാപംമേകതന്തിതപ്പതി ഭീയ്വേതപ്പതിടുഗ്ഗതിംഗതോ.

#### ..:പത്ത

**නු: @**ා:\_

സം:\_

പാപകാരീഇയതപ്പതി പാചകാരീഇവതപ്വതി പേച്ചതപ്പതി,ഉഭയത്ഥതപ്പതി പേത്വതപ്വതി,ഉഭയത്രതപ്വതി മേപാപംകതന്തിതപ്പതി മയാപാപംകൃതമിതിതപ്വതി ഒഗ്ഗതിംഗതോഭീയ്വോതപ്പതി ഒഗ്ഗതിംഗതഃഭ്രയഃതപ്വതി

#### അന:\_

പോപംചെയ്യുന്നവൻ ഇഹപംലോകങ്ങളിൽ (ഉഭയലോക ങ്ങളിലും) സന്താപമനുഭവിക്കുന്നു. "ഞാൻ പാപം ചെയ്തു" എ ന്നീ വിധമുള്ള ചിന്തയാൽ അവൻ ഇന്ദ്ര ചോകത്തിലും, ഒഗ്ഗതി പ്രാ പിച്ച്" പരലോകത്തിലും താപം അനുഭവിക്കുന്നു.

## മൂലം 18.

ഇധനന്ദതി,പോച്ചനന്ദതി കരപപ്രഞ്ജോളഭയത്ഥനന്ദതി പുഞ്ജംമേകതന്തിനന്ദതി ഭീയോനന്ദതിസുഗ്ഗതിംഗതോ

#### അനച:-

*ව*ූ: **ල**ා:\_

mo:

കതപ്പഞ്ജോഇധനന്ദതി, പേച്ചനന്ദതി,ഉഭയത്ഥനന്ദതി

കൃതപുണ്യുഇഹനന്ദതി പ്രേത്വനന്ദതി,ഉയേത്രനന്ദതി മേപുഞ്ജംകതന്തിനന്ദത് സുഗ്ഗതിംഗതോഭീയ്യോനന്ദതി

മയാപുണ്യംകൃതമിതിനന്ദതി സൂഗതിംഗതോഭ്രയോനന്ദതി

#### അന:\_

യാവനൊരുത്തൻ പുണ്യകുമ്മം ചെയ്യുന്നുവോ, അവൻ ഇ ഹപങ്ങളാകുന്ന ഉഭയലോകങ്ങളിലും ആനനദാം അനുഭവിക്കുന്നു. "ഞാൻ പുണ്യകുമ്മാ ചെയ്തു" എന്നുള്ള ചിന്തകൊണ്ടും ഇഫലോ കത്തിലും, സൽഗതി പ്രാപ്തികൊണ്ടും പരലോകത്തിലും അവൻ ആനന്ദാം പ്രാപിക്കുന്നു.

### മൂലം 19.

ബഹുമ്പിചേസഹിതംഭാസമാനോ നതക്കരോഹോതിനരോപമത്തോ ഗോപോവഗാവോഗണയംപരേസം നമാഗവാസാമജ്ഞസ്സഹോതി

#### അനച:\_

**නු: ස**ා:\_

mo:

ബഹുമ്പിസഹിതംഭാസമാനോ പമത്തോനരോചേ തക്കരോനഹോതി പരേസംഗാവോഗണയംഗോ പോവ സാമജ്ഞസ്സഭാഗവാനഹോതി ബഹചീമഹിസംഹിതാംഭാഷ മാണഃപ്രമത്തോനശേദ്ധേൽ തൽക്കരോനഭവതി സഃപരേഷാംഗുംഗണയൻഗോ പേഇവ ശ്രാമണ്യസ്വഭാഗവാൻനഭവതി

#### mm:00:\_

ഗോപൻ അന്വന്റെ പതുകളെ എണ്ണിയിട്ടും, അവയ്ക്കു പുപ്പകാരം അധകാരിയാകാതെ ഇരിക്കുന്നുവോ, അപ്രകാരം അ നേകശാസ്ത്രങ്ങളെ (ബുജാവചനങ്ങളെ) ഉക്കേഴിക്കയൊ പഠിക്ക ചെ ചെയ്തിട്ടും പ്രമാഭാനിമിത്തം അതനുസരിച്ച്, പ്രവൃത്തി ചെ ചു തെയിരിക്കുന്ന ഒരു വ്യക്തി (ഭിക്ഷു) ഒരിക്കലും ബുജാശിഷ്യു ചക്തിന് അധികാരിയാകുന്നില്ല.

## മൂലം 20.

അപ്പുമ്പിചേസഹിതം ഭാസമാനോ ധമ്മസ്സഹോതിഅനുധമ്മചാരീ രാഗഞ്ചഭോസഞ്ചച്ചമായമോഹം സമ്മപ്പുജാനോസുവിമുത്തചിത്തോ. അനുപാഭിയാനോഇധവാഹുരംവാ സഭാഗവാസാമജ്ഞസ്സ്ഫോതി

#### അനച:----

മൂ: ഭാ:\_

അപ്പമ്പിസഹിതം ഭാസമാനോ ചേ ധമ്മസ്സ അനുധമ്മചാരി ഹോതി.

രാഗഞ്ച ദോസഞ്ച മോഹഞ്ചാച ഹായ സമ്മാപ്പജാനോസുവിമ ത്തചിത്തോ അനാചാദിയാ നോ

സോഇധ വാഹും വാസാമജ്ഞ സ് സഭാഗവാഫോതി. ™o:\_

അല്പാമപിസംഹിതാം ഭാഷമാ ണശ്ചേൽ നരോധമ്മേഷു അനുധമ്മപാരീഭവതി.

രാഗഞ്ച ടോഷഞ്ച മോഹഞ്ച പ്രമായ സുവിമുക്തചിത്തഃ സമൃൿ പ്രജാനൻ അനുപാ മാനഃ

സാഇഹവാ അമുത്രവാശ്രാമണ്യ സ്വ ഭാഗവാൻ ഭവതി.

#### അന്ത:\_

യാതെ അവൻ അല്പമാത്രമായിട്ട് ശാസ്ത്രവാക്വത്തെ പഠിക്കുതെ വഠിക്കുതെ ഭീവിതത്തിൽ അനുഭവപ്പെടുത്തുകയും തലാരാ രാഗമോഹങ്ങളെ തൃജിച്ചുള്ളസമൃക്ജ്ഞാനം നിമിത്തം വിമുക്തപിത്തനായും, ഉപാഭാനരഹിതനായും തീരുകയും ചെയ്യു അവേർ ഇഹപരങ്ങളിൽ ത്രാമണൃധമ്മത്തിന ഭാഗഭാക്കായി ഭവിക്കുന്നു.

## അ പ്രമാഭവർഗ്ഗ

ഭചിതീയ.

മൂലം 1.

അപ്പമാദോ അമതപികം. പമാദോമച്ചുനോപികം അപ്പമത്താനമീയന്തി യേപമത്തായഥാമതാ.

### മൂലം 2.

ഏതംവിസേസതോജ്ഞതചാ അപ്പമാഭമ് ഹിപണ്ഡിതാ. അപ്പമാദേപമോഭന്തി അരിയാനം ഗോചരേരതാ.

3

തേഝായിനോ സാതതികാ നിച്ചാളൽഹപരക്കമാ ഫുസന്തിധീഭാനിബ്ബാണം യോഗക്ഖേമം അനുത്തരം.

#### അനവ:-

## മൂ:ഭാ: —

അപ്പമാദോ അമതപടം. പമാദോ മച്ഛനോപദം. യേപമത്താ തേയഥാമതാ അപ്പമത്താനമീയന്തി അപ്പമാഭാഹിഏതാവി സേസതോജ്ഞത്വാ പണ്ഡിതാഅരിയാനാംഗോ ചരേരതാഅപ്പമാദേ പമോദന്തി, ഝായിനോ സാത്തികാനിച്ചും ദൽഫപാക്കമാധീരാ തെനിബ്ബാണം അരുത്ത

#### mo:\_\_

അപ്രമാദ്യങ്ങമുതപഭം. പ്രമാഭയമുത്തുനുപഭം യേപ്രമത്താനപിയന്തേ. അപ്രമാദേ ഏതംവിശേഷ തുഴഞാത്വാ പണ്ഡിതാു ആയ്യാണാംഗോ ചരേരതാഴങ്ങപ്രമാദേ. പ്രമോദന്തേ. ധ്യായിനാസാത്തികാനിത്വം ഒയപരാക്രമാഴ ധീരാഴ തേനിവ്വാണം അനുത്തരം യോഗക്ഷേമംസ്പൃശന്തി.

#### അന്ത: ---

അപ്രമാഭം അമൃതതച്ചത്തിനു മാഗ്ഗമാകുന്നു. പ്രമാഭം മൃത്യുവി നു മാഗ്ഗവുമാകുന്നു. അപ്രമത്തന്മാർ ഒരിക്കലും മൂരിക്കുന്നില്ല. പ്ര മത്തന്മാർ എപ്പോഴും മൃതന്മാർതന്നെയാകുന്നു. അലസന്മാരം പ്ര മത്തന്മാരുക്കായ ഭിക്ഷുക്കഠം മൃത്യുവിനും പുനർജ്ജന്മത്തിനും അ ധിനന്മാരാകുന്നു. ഈ സത്വത്തെയാവ ചിലർ വിശേഷൂമായറി ത്തു് അപ്രമാദചരായണമായിട്ട്, സഭാ ആയ്യഗണത്തിന്റെ ജ്ഞാ നത്തിൽ, ധ്വാനനിഷ്കരും സത്തചേഷ്ടായുക്തരം (ഉള്വമശീലരം) ദൃഢപരാക്രമികളുമായിരിക്കുന്നു. ഈ ധീരപ്രവേശവാർ പരമശാന്തി സ്വയപമായ നിവ്വാണത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

## മൂലം 4.

ഉട്ഠാനവതോസതിമതോ സുപികമ്മസ്സസിസമ്മകാരിനോ സജ്ഞ**ര**സ്സ്ചധമ്മജീവിനോ അപ്പമത്തസ്സയസോഭിവഡ**്ഢ**തി.

#### അനച: --

മൂ: ഭാ: —

mo:--

ഉട്ഠാനവതോ, സതിമതോ സചികമ്മസ്സനിസമ്മകാരിനോ, സജ്ഞതസ്സ്ധമ്മജീവിനോ അപ്പമത്തസ്സയസോഅഭിച ഡ്യൂതി.

**ഉത്ഥാനവതഃസ്തതിമതഃ** തു ചികമ്മണഃനിശമ്വകാരി\_ സംയതസൃധമ്മജീവിനശ്ച അപ്രമത്തസ്വചയശഃഅഭി വല്ക്കത.

#### അനു: --

യാതൊരുവൻ എല്ലായ്പോഴും ജാഗരിതനായും, സ്മതിമാ നായം പവിത്രകമ്മിയായും ഇരുന്നു വിചാരപൂർവ്വമായി ക്മ്മങ്ങ ളെ ചെയ്യുന്നുവോ, സംയതേന്ദ്രിയനും ധമ്മപരായണനും പ്രമാദര ഹിതനുമായ അട പുരുഷന്റെ യശസ്സ് അഭിവ്വലി പ്രാപിക്കുന്നു.

## മൂലം 5.

ഉട്ഠാനേ നാപ്പമാ**ദേന**-സജ്ഞമേനുഭമനവ ളീപംകയിരാഥമേ**ധാവീ**\_ യം ഓഘോനാഭികീരതി

#### **അന**ച: --

മൂ: ഭാ:---

M10: ---

സജ്ഞമേന, ദമേനച, മേധാവീ, ഭീപം, കയിരാഥ

ഉട്ഠാനേന, അപ്പമാഭേന, ഉത്ഥാനേന, അപ്രമാഭേന സംയമേന, ഉമേനച മേധാവീ, ദീപം കുയ്യാൽ യം, ഓഘോ, ന, അഭികീരിതി യം, ഓഘഃനഭന്തഭികിരതി.

#### ത്തന:-

ജാഗരിതന്തം, അപ്രമത്തനും, സംയമിയും, ഭാന്തനുമായ മേ ധാവി (ബുഭ്ധിമാൻ) തനിക്കുവേണ്ടി ജലപ്രവാഹത്തിനുപോലും അഭേട്ടുമായ ഭചീപ് (രക്ഷാസ്ഥലുത്തെ തയ്യാറാക്കാൻ ശക്തനാ ASCOTO:

## മൂലം 6.

പമാ**ഭമനു**യുഞ്ജന്തി ബാലാദ്രന്മേയിനോജനാ അപ്പമാദഞ്ജമേധാവീ ധനംസേട്ഠംവക്ഷേതി

**අ: ණ:**\_\_\_

mo:---

ബാലാടുന്മേധിനോ, ജനാ, പമാഭമനുയുഞ്ജന്തി, മേധാവീ, അപ്പമാഭഞ്ജ്, സേട്ഠം, ധനം, വ, രൿഖതി.

ബാലാം, ഒമ്മോധസോ, ജനം പ്രമാഭമനയുഞ്ജന്തി, മേധാവീ അപ്രമാഭഞ്ച, ശ്രേഷ്യം, ധനം, ഇവ, രക്ഷതി.

#### അനാ: ---

ബാലസ്വഭാവികളാം, (അജ്ഞന്മാരാം) ദുർബുദ്ധികളുമായ വ്യൂക്തികഠം പ്രമാടത്തെ അനുസരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ബുല്ലാമാന്മാർ അപ്പമാടത്തെ ഉൽകൃഷ്യമായ ധനത്തെപ്പോലെ പ്രയാസപ്പെട്ട രക്കിക്കുന്നു.

## മൂലം 7.

മാപമാടമനുയുടേച്ചുഥ മാകാമരതിസംഭവം അപ്പമത്തോഹിഝായന്തോ പപ്പോതിവിപുലംസുലം.

#### അനവയം: —

යු: හ:\_\_\_

സം:\_\_\_

പമാഭം മാ, അനയുഞ്ജേഥ കാമരതി, സംഭവം, ച, മാ അ നയുഞ്ജേഥ അപ്പമത്തോ, ഹി, ഝായന്തോ, വിപുലം, സുഖം പപ്പോതി. പ്രമാഭം, മാ അനുയുഞ്ജിത കാമരതിസംഭവാച, മാഞ നയുഞ്ജിത, അപ്രമത്തോഹി, ധ്വായൻ, വിപ്യലാസുഖാപ്പാതി.

#### അനു: ---

ഒരിക്കലും പ്രമാഭത്തിനു വശംഗതനാകരുള്. കാമത്തിലും തിസംഭോഗത്തിലും ആസക്തനാകരുള്. അപ്രമത്തരം ധ്വാ നാചരായണമോയ വ്യക്തിക്ഠം വിപ്പലമായ സുഖത്തെ (നിവ്യ ജനത്തെ) പ്രാപിക്കുന്നു.

4

## മൂലം 8.

പമാഭം അപ്പമാഭേന യഭാനുദതിപണ്ഡിതോ. പജ്ഞാപാസാഭമായവ്യേ അസോകോസോകിനിംപജം പബ്ബതട്റോവഭ്രമ്മട്റോ യീരോബാലേഅവേക്യവതി.

#### അന്വയം:\_\_\_

മു: 🖦:----

m'o:\_\_\_

യഭാപണ്ഡിതോഅപ്പമാദേ ന പമാഭം നമതി അസോകോ, പജ്ഞാപാസാദം ആരുഹൃസോകിനീപജം ഭ്രമടേറ, ബാലേ. പബ്ബതട്റോ,ധീരോ,വ. അവേക്ഷതി

യഭാവിണ്ഡിത്ഷതപ്രമാഭേന പ്രമാഭം നമതി അശോകപ്പേഴഞാപ്രാസാഭം ആരുപ്പേയശോകിനീംപ്രജാം ഭ്രമിസ്ഥിതാൻബാലാൻ പവ്തസ്ഥൊയീം ഇവ അപേക്ഷതേ.

#### അന്ത:----

ജ്ഞാനിയായ പ്രഷേൻ എപ്പോഗം അപ്രമാടഭചാരാ പ്രമാഭ ത്തെ ഭൂരീകരിക്കുന്നു. അപ്പോഗം അവൻ ശോകഹിനനായി പ്ര ജ്ഞാസ്പത്രവമായ ഉന്നത പ്രാസാഭശിഖരത്തെ ജ്യരോഹണം ചെയ്തിട്ട്, പർവ്വതശിഖാസ്ഥിതനായ ധീരൻ ഭ്രമിസ്ഥിതന്മാരാ യ മൂർഖചന്മാരെ എപ്രകാരം അവലോകനം ചെയ്യുന്നുവോ അപ്ര കാരം ശോകഹിന്തായ മാനവഗണത്തിന് നേരെ അവൻ ദൃഷ്ടി പാതം ചെയ്യുന്നു.

## മൂലം. 9.

അപ്പമത്തോപമത്തേസു സൃത്തേസുബഹുജാഗരോ അബലസ്സംവസീഘസ്സോ ഹിതചായാതിസുമേധസോം

#### അന\_യം: --

**යු: ය**ා:\_\_\_\_

mo:\_\_\_

സുമേധസോ,പമത്തേസു അപ്പമത്തോ, സുത്തേസു ബഹുജാഗരോസിഘസ്സോ അ ബലസ്സം വയാതി

സുമേധാം പ്രമത്തേഷു അപ്രമത്തം സുപ്തേഷ ബഹുജാഗരം അബലാശചം ഹിതചാ ശീഘ്രാശച ഇവയാതി.

അന്ത:\_\_\_\_

ശീഘഗാമിയായ അശചാ റുർബ്ബലാശചത്തെ പിന്നിലാക്കി തിട്ട് പോകുന്നപോലെ, ബുദ്ധിമാനായ മനുഷ്യൻ പ്രമത്തരായ ജനങ്ങളുടെ മദ്ധ്യത്തിൽ അപ്രമത്തനായി പുരോഗമനം ചെയ്യുന്നു.

മൂലം. 10.

അപ്പമാഭേനമഘവാ ഭേവാനാം സേട്ഠതംഗതോ അപ്പമാഭം പസംസന്തി പമാഭോഗരഹിതോ സഭാ.

മു: ഭാ:\_

mo:-

മഘവാഞുപ്പമാദേന ദേവാനാം സേട് റതംഗതോ അപ്പമാദംപസംസന്തി പമാദോസദാഗരഹിതൊ. മാലവാണുപ്പമാദേന ഭോഗനാം ത്രേഷ്യതാംഗതഃ അപ്രമാദംപ്രശംസന്ത്രി പ്രമാദംസഭാഗർഹിതഃ

അന്ത: \_\_\_

ഇന്ദ്രൻ അപ്രമാഭാംകൊണ്ടു ദേവന്മാഷ് അധിചതിയായി. പ ണ്ഡിതന്മാർ അപ്രമാഭത്തെ പ്രശാസിക്കുന്നു. പ്രമാഭാ എല്ലാസ്പോ ും നിന്ദിതമായിട്ടുള്ളതു തന്നെയാകുന്നു.

മൂലം 11.

അപ്പമാഭരതോഭികുഖു പമാഭേഭയഭസ്സിവാ സലേഞ്ഞാ ജനം അണും ഥൂലം ഡഹംഅഗ്ഗീവഗച്ഛുതി.

## **නු: ඡා:**\_

അപ്പമാഭരതോ,പമാദേ ഭയഭസ്സിവാ ഭിൿഖു അഗ്ഗീവ അണും ഥൂലം സജ്ജോജനംഡഹാംഗച്ചതി

#### ™o:\_

അപ്രമാഭരത്തു പ്രമാഭേ ഭയദശീവാഭിക്കുു അഗ്നിതവ അണം സ്തൂലം സംയോജനാ ഭഹൻ ഗച്ഛുതി

#### അനം: ---

അപ്രമാദപമായണനും പ്രമാദഭീരവുമായ ഭിക്ഷ്യ അന്നിയെ പ്രോലെ ക്ഷ്യദ്രവും ബൃഹത്തുമായ സമസ്ത ബന്ധനങ്ങളെ (ദശവി ധേന്ദ്രിയ ബന്ധനങ്ങളുയും ഭഹിപ്പിച്ച് പുരോഗമനം ചെയ്യുന്നു.

## മൂലം 12.

അപ്പമാഭരതോഭിക്കഖു പമാഭേഭയഭസ്സിവാ അഭബ്ബോപരിഹാനായ നിവ്വാണസ്സേവസന്തികേ.

## **ශු: ප**ා:...

അപ്പമാഭരതോപമാദേ ഭയടസ്സിവാഭിൿഖം പരിഹാനായ അഭവ്വോ നിവ്വാണസ്സന്തികേ ഏവ

#### mo:\_

അപ്രമാഭരതഃപ്രമാഭേ ഭയഭർശീവാഭിക്ഷുഃ പരിഹാണായ അഭവ്യഃ നിവ്വാണസ്വ അന്തികെ ഏവ

#### അരന്മ:\_

അപ്രമാഭാപരായണനും പ്രമാഭഭീതവുമായ ഭിക്ഷു യ**ക്ര**മാർഗ്ഗ ത്തിൽനിന്ന് ഒരിക്കലും ഭ്രഷ്പനാകുന്നില്ല. അവൻ നിവാണത്തി നർറ നികടവത്തി തന്നെയാകുന്നു.

## ചിത്തവഗ്ഗ:. ഉതീയം

മൂലം 1.

ഫന്ദനം ചാലംചിത്തം ഭരക്ഖംഭുന്നിവാരയം ഉജ്വംകരോതി മേധാവീ ഉസുകാരോവതേജനം

#### അനച:—

മൂ: ഭാ:---

മേധാവീ ഫന്ദ്രനം ചചലം ഉരക്ഷാം ദുന്നിവാരയംചിത്തം ഉസുകാരോതേജനം വ ഉജം കരോതി mo:-

മേധാവീസ്ഥനുന്നു ചപലം ഭരഷ്യാടുന്നിവാത്വാചിത്തം ഇഷുകാരു തേജനം ഇവ ഇജുകരോതി.

#### ത്തന:---

ഇഷ്ടകാരൻ (അമ്പ്പണ്ടാക്കുന്നവൻ) ബാണത്തെ വളവു ക്ര ടാതെയും ഭാഗിയായും ഉണ്ടാക്കുന്നതുപോലെ ബുജാിമാനായ മനു പ്യൂൻ സ്പന്ദനസ്പഭാവമുള്ളതും ചഞ്ചലവും ദുരക്ക്യുവും ദുന്നിവാര വൃമായ ചിത്തത്തെ സ്വവശത്തിൽ ആനയിക്കുന്നു.

### മലം 2.

വാരിജോവഥലേഖിത്തോ ഓകമോ കത ഉബ്ജതോ പരിഫന്ദിത ഭം ചിത്തം മാരധേയ്യാ പഹാതവേ

മു: ഭാ: --

കാകമോകത ഉബ്യതോ ഥാലവിത്തോ വാരിജോവ ഇദംചിത്തംമാരധേയ്യം പഹതവേ പരിഫന്ദതി mo:\_\_\_

ഉദകൌകതഃ ഉത്ഭൂതഃ സ്ഥലേക്ഷിപ്പഃ വാരിജ്ജവ ഇഭാചിത്തം മാരധേയം പ്രഹാതും പരിസ്റ്റദതേ.

#### അനാ: ---

ജലത്തി**ൽ** നിന്നുത**ട**വിച്ചതും സ്ഥലത്തിൽ പ്രക്ഷിപ്തവുമാ യ മത്സ്വത്തെപ്പോലെ കാമഗുണവിനിർമ്മുക്തമായ ചിത്തം മാ രൻെറ രാജ്വത്തെ അതിക്രമിക്കുന്നതിനു വ്യാകലമാകുന്നു.

### മൂലം 3.

ടുന്നിഗ്ഗമസ്സലഹുനോ യത്ഥകാമനിപാതിനോ ചിത്തസ്സഭമഥോ സാധൂ ചിത്താഭന്താസൂഖാവഹം

#### അനച:---

**නු: ෂා:** 

mo:

ടുന്നിഗ്രഹസ്സ ലഹുനോ യത്ഥകാമനിപാതിനോ ചിത്തസ്സദമഥോ സാധ്യ മന്തംചിത്തം സുഖാവഹം ടുന്നിഗ്രമസ്വലാലുനഃ യത്രകാമനിപാതിനഃ ചിത്തസ്വദമയതഃ സാധ ദാന്താചിത്താസുഖാവമം

#### ത്തന്ത: \_\_\_

ടുന്നിഗ്രാമവും ലഘുവും യഥേഷ്ടം സഞ്ചാരശീലമുള്ളതുമായ ചഞ്ചലചിത്തത്തെ സംയമനം ചെയ്യുന്നതു ഉത്തമമാകുന്നു. എ ന്തെന്നാൽ സംയമനം ചെയ്യപ്പെട്ട ചിത്തമാണു സുഖത്തെ പ്രഭാ നം ചെയ്യുന്നതു്.

## മൂലം 4.

സുദുദ്ദസം സു നിപ്പണം യത്ഥകാമംനിചാതിനം ചിത്തം രക്ഷോഥമേധാവീ ചിത്തം ഇത്തം സുഖാവഹം

#### **അ**നച: \_\_\_

മൂ: ഭാ: --

mo: --

മേധാവീസുദുദ്ദസം സുനിപ്പണം യത്ഥകാമനിപാതിനംചിത്തം രൿഖേഥ; ഗുത്താചിത്തം സുഖാവഹം മേധാവീസുമുദ്ദ്ശം സുനിപുണം യത്രകാമനിപാതിനംചിത്തം രക്ഷേൽ; ഗുപ്ലംചിത്തം സുഖാവഹം

#### ത്രന്ത: ---

ടുർബ്ബോജ്വ്യവും കുടിലവും, യഥേക്കം വിചരിക്കശീലമുള്ളതു മായ മനോവ്യത്തിയെക്കുറിച്ച്, ബുജ്യിമാനായ മനുഷ്വൻ സഭാ ല ക്ഷ്യപ്രഭാനം ചെയ്യേണ്ടതാവശ്യമാണ്ട്. എന്തെന്നാൽ സുരക്ഷിത മായ ചിത്തം സുഖത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യന്നു.

## മൂലം 5.

ഭൂരങ്ഗമംഏകചരം അസരീരംഗുഹാസയം യേചിത്തംസഞ്ജമേസ്സന്തി പമോകഖന്തിമാരബന്ധനാ.

#### അനവയം.

മൂ: ഭോ: —

mo: --

യേട്ടുരങ്ഗമം ഏകചരം അസരീരംഗുഹാസയം ചിത്തംസഞ്ജമേസ്റ്റന്തി മാരബന്ധനാമോൿചന്തി

യേളുരാഗമാ ഏകുചരാ അശരീരാഗുഹാശയാ ചിത്താസായസ്വന്തിതേ മാര ബന്ധനാൽമു പൃന്തേ

#### അന: ---

യാതൊരുവൻ ദ്രാംഗമവും ഏകചരവും അശരീരവും വ്യ**ട്ട** യതുഹാസ്ഥിതവുമായ ചിത്തത്തെ സംയമനം ചെയ്യുന്നുവോ അ വൻ മാരൻെറ ബന്ധനത്തിൽ നിന്നു് വിമുക്തനാകുന്നു.

## മൂലം 6.

അനവട്ഠിതചിത്തസ്സ സജ്യമ്മം അവിജാനതോ പരിപ്പവപസാമസ്സ പജ്ഞാനപരിപൂരതി.

#### അനച:---

മു: ടോ:\_

m:o:\_\_\_

ജനവട്ഠിതചിത്തസ്സ സഭ്ധമ്മംഅവിജാനതോ പരിപ്പാപസാദസ്സ പജ്ഞാനപരിപൂരതി അനവസ്ഥിതസ്വചിത്തസ്വ സഭാമ്മം അവിജാനതഃ പരിപ്പവപ്രസാഭസ്വ പ്രജ്ഞ:നപരിപുയ്യതെ.

#### ത്തന്ത: ---

യാതൊരവൻ അസ്ഥിരചിത്തനായിരിക്കുന്നു. യാതൊരവ ൻ സഭ്യമ്മത്തെ അറിയുന്നില്ല. യാതൊരുവന്റെ ഏടയം പ്ര സാഭരഹിതമായിരിക്കുന്നു. അവന്റെ പുഴഞ്ഞ ഒരിക്കലും പൂണ്ണ തയെ പ്രാപിക്കുന്നില്ല. അതായത് അവൻ ഒരിക്കലും അർഹ തചത്തെ വേണ്ടവിധം അറിയാൻ ശക്തനാകുന്നില്ല.

## മൂലം 7.

അനവസ് സുതചിത്തസ്സ പഞ്ജപാപപഹീനസ്സ നത്ഥിജാഗത്തേജയം

#### അന വ: —

Q: @o: --

സം:\_\_\_

അനവസ്സതചിത്തസ അനന്വാപപഹീനസ്സ പഞ്ജപാപപഹീനസ്സ ജാഗരതോളയംനത്ഥി ജാഗയുള്മാംധാസ്തി അനവാഹതചേതസഃ പുണുപാപപ്രഹീണസ്വ അനവസ്സുതചിത്തസ്വ

#### അന്ത: ----

യാതൊരവൻറെ ചിതേവോസനാരഹിതമായിരിക്കുന്നു, യാതൊരുവൻ മനസ്സ് ഒരിക്കലും വിചലിതമാകുന്നില്ല, യാതൊരവൻ പുണ്യചാചരഹിത നായിരിക്കുന്നു, ജാഗരിതനായ അവന്ത് ഒരു ഭയവുമില്ല.

## മൂലം 8.

കമ്ള ചമംകായമിമാവിദിതചാ നഗത്രപമംചിഞ്ഞിടംഠപേതചാ കമ്ളാക്കായം ചജ്ഞായയേന കമ്ളാക്കായം അനിദിതചാ

#### അനവയം.

മു: ഭാ:\_

muo: ---

ഇമാകായാകമ് ളപമാവിടി

ഇമാകായ കോഭോചമാ വിടി തചാ

**@70** 

ഇടം ചിത്തം നഗത്രപമം റപേതപാ പജ്ഞുയയേന, മാരംയോ ംജേഥ ജിതഞ്ചരൿഖേ, അനിവേ സനോസിയം

ളോ ചിത്തം നഗരോപമം സ്ഥാപയിത്വാ പ്രജ്ഞായധോനമാരം യുജ്യോഥ ജിതഞ്ചാക്ഷേൽ അനിവേ ശനശ്ചസ്വാത്

#### അനം:~

ടോത്തെ കാരേന്നപോലെ ക്ഷണഭംതാരമന്നറിഞ്ഞു് ചിത്തത്തെ ദുഗ്ഗാപോലെസുക്ഷേതമാക്കിയിട്ട പുഴഞാരുപമാ യ അസ്ത്രംകൊണ്ടു മാരനോടു യുജാം ചെയ്യുണം. ജയിച്ച് അസ കതിശുനൃനായി സഭാതന്നേ രക്ഷിക്കണം.

## മൂലം 9.

അചിരംവതയംകായോ പഠവിം അധിസേസ്സതി ഛ"തുഭോൺപേതവിജ്ഞാണോ നിരത്ഥംവകലിങ്ഗരം

#### അവായം

**Q**: **B**0:-

TUO: \_

അയംകായോവതമ്മ് ശുടെലാ അപേതവിജ്ഞാണോനിത്ഥോ കലിങ് ഗരാവ അചിരാ പഠവിംഅധിസേസ്സതി അയംകായോമ്പതക്ഷുക്രു അപേത വിജ്ഞാനഃനിരത്ഥം കലിംഗരാഇവഅചിരം പുഥിവിം അധിശേയ്യതെ.

#### അന്ത:\_

ഹാ! ഈ ശരീരം നിന്ദ്വവും ചേതനാ«ഹിതവുമായിട്ട് നി സ്റ്റാരമായ ഒരു കാഷ്യഖണ്ഡമെന്നപോലെ അചിരേണ പ്രഥിവി യിൽ പതിക്കും.

## മൂലം 10.

ളിസോളിസംയന്ത്രംകയിരാ മിച്ഛുപണിഹിതം പിത്തം . വേരിവാചനപേരിനം പാപിയോനംതതോകരേ

5

#### അനവയം.

m'c: -

ഭിസേളിസംയന്തം കയിരാ വേരീവാപനവേരിനം തതോപാപിയോകരേ

ഭവിട്ടിഷം അർ കയ്യർ വൈരിവാപുന: വൈരിണം മിച്ചുപണിമ്പിതം ചിത്തംനം മിഥ്വാപ്രണിമ്മിതം ചിത്തം ഏനം തതഃ പാചിയാം സം കയ്യാൽ

#### ത്തനാ:---

ഫിംസകൻ അചാനായ ഹിംസകനോട്ട് എന്തു ചെയ്യമൊ വൈരിച്ചായ മനുഷ്യൻ അപാനായ വിടേചഷിയോടും എന്തു ചെ യ്യുടമാ അതിലും കഷ്യതരമായ വിപത്ത്ര് വിപഥമാമിയായ (അ തുടമാഗ്ഗങ്ങളിൽ കൂടി ചരിക്കുന്നു ചിത്തം പ്രഭാനംചെയ്യും.

## aeio 11.

നതം മാതാപിതാകയിരാ, അജ്ഞേവാപിചജ്ഞതകാ സമമാപണിഹിതം ചിത്തം-സേയ്യസോ നം തതോകരേ

Q: @: \_\_

mo:\_\_

നമാതാപിതാ തം കയിരാ നമാതാപിതരൌതൽ കയ്യാതാം അഭ വ്വോപിക്കാതികാശ്ച അഭേണവാപിജ്ഞാനകാച തതോസമ്മാപണിഹിതംചിത്തം സമ്വൿ പണിഹിതംചിത്തം നംനേ യ്യസോകരേ എനാതതഃ ശ്രേയാം സക്ഷേയ്യാൽ,

#### ണാനാ: ---

മനഷ്യാക്ക് സമൃക പരിചാലിതമായ ചിത്തം ചെയ്യുന്ന പോലുള്ള ഉപകാരം സ്ഥന്താ മാതാചിതാക്കളൊം, മററ്റ് ജെത്മീ യജനങ്ങളൊ ചെയ്താൻ ശക്തരാകുന്നില്ല.

## പഷ്പവർഗ്ഗ:

ചതയു്ന്ദ

## മൂലം 1.

കോളമാപഠവിംവിജേസ്സതി-യമലോകഞ്ചാമാം\_സദേവകം കോധമ്മപഭം സഭേസിതം കസലോപുപ്പാരി വപചേസ്സതി

#### അനച: ---

**Q: 6**0: ---

m:o: -

ഇമം സദ്ദേവകംയമാലാകഞ്ച കസ്ലോപുപ്ഫമാവ കോസ ദേസിതം

കോളമാപ'റവീം വിഭജസ്സതി കം ഈമാംപ്രിവിാവിഭജ ഷ്യതേ ഈമംസഭേവകം യമലേഷകഞ്ച കംഗലഃ പുഷ്പ ചിവകഃ സൂകശ്വതം

ധമ്മപഭം പചേസ്സതി

ധമ്മപഭം പ്രവേഷ്വതി

#### @YO 00:-

ഈ പ്രഥിവിയെ ഏതൊരവൻ ജയിക്കും? യമലോകദേവ ലോകങ്ങളെയും ഏതൊരുവൻ ജയിക്കും? നിപുന്നനായ മാലാ കാരൻറ പുഷ്പനിവ്വാവനംപോലെ സൂപ്രദശ് തമായ ധമ്മമാറ്റ ത്തെ ഏതെം വേൻ അറിയും?

## മൂലം 2

സേകോപഠവിംവിജേസ്സതി—യമലോകഞ്ച ഇദാസദേവകം സേകോധമമചലംസഭേസിതം —കസലേപ്പച്ഫമിവ — പചേസ്സതി.

#### അന 1: —

മു: ഭാ: 🛶

mo:\_\_\_

സഭേവകം ഇമം യമലോകഞ്ച സദേവകം ഇമംയമലേ കഞ്ച **ക**സലോപു പ് ഫമിവസേഖോ സുഭേസിതം ധമ്മപടം പചേ സ്ത്രതി

സേകോപഠവം വിജേസ്സതി — ശൈക്കഃപ്പ ഥിവംവിജേഷ്വതേ കശചഃപുഷ്പുവ ഒശെക്കുഃ സുഭശിതാ ധമ്മപദം പ്രചേ ക്ഷിയി

#### അന്ത:\_\_\_

ശൈക്ഷൻ (അശ്ശ്യത്രാവകൻ) ഈ പ്രഥിവിയെ ജയിക്കും. എപ്രകാരം നിപ്പണനായ മാലാകാരൻ ഉത്തമപ്പുവുത്തുളെ സംഗ്ര

ഹിക്കുമോ, അപ്രകാരം അവൻ സുഭേശിതമായ ധമ്മപഭ (ധമ്മ വാക്വ്യത്തെ അറിയും.

## മൂലം 3.

ഫേണുപമംകായമിമംവിളിത്വാ — മരീചിയമ്മംഅഭിസംബുധാനോ ഛേതപാനമാരസ്സപപുപ്പകാനി അളസ്സനംമച്ചരാജസ്സഗഛേ.

#### അനച: ---

| ഇമംകായംപേണ്ട പമംവിടി_          | ഇമാകായംപ്രേ <b>നാപമാ</b> _    |
|--------------------------------|-------------------------------|
| തചാ                            | വിഭിതചാ                       |
| മരി വിധമ്മം അഭിസംബുധാ_         | <b>മരിചിധമ്മം അഭിസംബൂ</b>     |
| നോ                             | ့ လာဏး                        |
| മാരസ്സപപുപ് ഫകാനി കേട്ട        | മാരസൃപ്രപുഷ്പകാണിഛ <u>ി</u> _ |
| ത്വാന                          | വേത                           |
| മച്ചരാജസ്സ അടസ്സനം ഗറ്റേഷ്ട്ര. | മൃത്വരാജസ്വഅദശനം ഗ-           |
|                                | പ്പേൽ.                        |

#### അനൻ:\_\_\_\_

ഏതൊരവൻ ഈ ശരീരത്തെ ഫേനോപമം ക്ഷണഭാഗുര മെന്നറിഞ്ഞു്, കാനൽജലംപോലെ ഇതിനെ മിത്ഥ്യയെന്നു വി ചാരിക്കുന്നുവോ, അവൻ മാരൻേറ വിമാനങ്ങളെ ഛേദിച്ചിട്ടു്, (ജീവൻെറ മുന്നു പ്രാകുരത്തിലുള്ള അവസ്ഥകളെ —അതായത്ര് കായക്ലേശവിപാകങ്ങളെ നശിപ്പിച്ചിട്ടു്) മൃത്യ രാജൻെറ ഭശനപ ഥത്തിൽനിന്നു ബഹിർഭ്രതനാകുന്നു. (നിവ്വാണമടയുന്നു.)

## മൂലം 4.

പുപ്പാനിഫേവവചിനന്തം, വ്യാസത്തമനസംനരം സ്വത്തംഗാമംമഹോഘോം, മച്ഛഅഭായഗച്ഛതി. അനവയം,

മൂ: ഭാ:\_

മച്ചുമഹോഘോസുത്തംഗാമം ഇവപുഫ്ഫാനിഫേവചചി നന്തം.

വ്വാസത്തമനസംനരം **ആ**ദായഗപ്പുതി M'0:-

വിാഗ്രക്കുമുവ്വശ്യായം ഇവപ്പങ്ങാബുഹിോപ്പച്ചു-മയിഃമഹോ<del>ബ</del>ഃ**ഗ്ര**്നീതായം

വ്വാസക്തമനസംനരം **ഞ**ടായഗച്ഛതി

#### 19000 :\_

ജലപ്പവാഹം സുപ്തമായ ഗ്രാമത്തെ എന്നപോലെയും പൂവ രക്കുന്നവൻ പുഷ്പങ്ങളെ എന്നപോലെയും തുപാദികളി**ൽ ആ**സ കുതപിത്തനായ മനുഷ്യനെ മുത്യ ആഭാനംചെയ്യുന്നു.

## മൂലം 5.

പുപ്പാനിശേവവചിനന്തം-വ്യാസത്തമനസംനരം അതിത്തംയേവകാമേസു.. അന്തകൊകുമതെവസം

### ാപ:\_

**නු: ම**ෑ\_

mo:-

അന്തകൊപുഷ്പാണിഫേവ പചീനന്താവ്വംസത്തമനസം നരംകാമേസ്യഅതിത്തം ഏവവസംകമേത അന്തകഃപുഷ്പാണിഏവ പ്രചിന്വന്തുവും നരംകാമേഷ്യഅതുപ്പം ഏവവശംകുരുത

#### @YOOO:\_

പൃശേഖരിക്കുന്നവൻ പുഷ്പത്തെ എന്നപോലെ ത്രപരസാ ഭിവിഷയങ്ങളിൽ ആസക്തചിത്തനായ മനുഷ്യനെ അന്തകൻ വാസനപുണ്ണമാകാതെ തന്നെ നിഹനിക്കുന്നു.

## മൂലം 6.

യഥാപിഭമരോപ്പ് ഫം\_വണ്ണഗന്ധം അഹേഠയം പലേതിരസമാടായ\_ഏവാഗാമേമുനീചരേ

#### അനച:\_

മു: ജാ:\_

mo:\_

യഥാപിഭമരോപുപ്പം വണ്ണൗന്ധംഅഹേഠയം രസമാദായപലേതി ഏവാമുനീഗാമേചരേ

യഥാഭ്രമദേപുഷ്പം വണ്ണഗസ്സൌഅഹോയൻ രസമാദായചലായതേ ഏവംമുനിഃഗ്രാമേചരേൽ

## അന്ത:---

പുഷ്പത്തിന്റെ വണ്ണത്തെയോ, ഗന്ധത്തെയോ നാപ്പമാക്കാതെ ഭ്രമരം എപ്പകാരാ കേവലം മധുമാത്രം എടുത്തുകൊണ്ടു ചോകന്തവോ അപ്രകാരം മുനിഗണവം ഗ്രാമമധ്യത്തിൽസഞ്ചാർകുന്നു.

## മൂലം ് 7.

നപരേസംവിലോമാനി നചരേസംകതാകതം അത്തനോവനുമേകം ഖയ്യ കതാനിങ്ങകതാനിച

#### അനച: ---

മു: ഭാ:\_\_\_

mo: -

നപരേസംവിലോമാനി നപരേസംകതാകതം നപരേഷാംവിലേമാനി - നപരേഷാംകൃതാകൃതാനി

അത്തനോ,വ,കതാനിഅകതാനിച അത്മനഃ ഏവക്ര താനിഅക അവേകവേയ്യ. താനിച

#### അവേക്ഷേത.

### അന:\_\_\_\_

പരന്മാഷ് പരുഷമാതാ മമ്മമോദകമായൊ ഉള്ള വാഷ പറയുന്നതിൽ മനസ്സ വയ്ത്രത്യേ്. അന്യന്മാർ എന്തുചെയ്യുന്നു എ ന്നോ എന്തു ചെയ്യുമെന്നോ നോക്കരുത്ര്. തന്റൊ കൃത്യാകൃത്യങ്ങ ളെക്കുറിച്ച് നോക്കുന്നതത്രെ ഉചിതം.

# മൂലം. 8.

യഥാപിരു ചിരുപ്പ് ഫം....വണവന്താ അഗന്ധകം എവംസുഭാസിതാവാചാ — അഫലം ഹോതി അക്ബ് ബാതോ.

#### അഥനത

മു: ഭാ:---

യഥാപിയവിരംവണ്ണവന്തം അഗന്ധകംപുപ്ഫം,ഏവം സൂഭാസിത്വ വാചാ അകവ്വതോ അഫലാഫോതി mo:-

വ്യായുന്നും വാണ്ട്രവാര് അഗന്ധകം പുഷ്പാന്ദ്രവാം അഥായുപിരം വാണ്ട്രവാര് വ്യായുപിരം വാണ്ട്രവാര്

അഫലാഭവതി.

#### അന്ത:---

സുന്ദരവും വണ്ണയുക്കവുമായ മനോഹരപ്പുഷ്വം ഗന്ധഹീ നമായാലെന്നപോലെ, സുഭാഷിതം പ്രവൃത്തിയിനെ പരിണമി ച്ചില്ലെങ്കുത നിഷ്ഫലമായിത്തീരുന്നു.

# മൂലം. 9.

യഥാചിരുചിരംപു പ്ഫം—വണ്ണവന്താസഗന്ധകം ഏവംസൂഭാസിതാവാചം—സഫലാമോതികബ്ബതോ

#### അഥവായം

മു: ഭോ.....

യഥാചിച്ചിരംവണവന്തം സഗന്ധകംപ്പാ'ഫം ഏവം സൂഭാസിതാവാചാകവ്വതാ സഫലാഹോതി ധരാങ്ങയുവം കുകവ്വതഃ സരസ്ഥക പിരാവണ്ണവൽ യഥായ പിരാവണ്ണവൽ

**അനു:** \_\_\_

സുന്ദരവുംകോമളവണ്ണവുമായ മനോഹാപുഷ്പം സുഗന്ധപു ഷ്പമായാലെന്നപോലെ ഉത്തമമായ വാക്ക് ശരിയായി പരിപാ ലിതമായാൽ സഫലമായിത്തീരുന്നു.

# മൂലം 10.

യഥാപിപുപ് ഫരാസിമ് ഹാ.കയിരാമാലാഗുണേബഹ ഏവംജ്യതേനമച്ചേന കത്തബ് ബംകസലംബഹം

## അവാതം

മൂ. ഭാ.

mo.

യഥാപി പുപ്ഫദാസിംഹാ ബഹുമാലാഗുണ കയിരാ ഏവം ജാതേന മച്ചേന ബഹ്ലാകസലം കത്തബ്ബം

യഥാപുഷ്പരാശേഃ ബേഹുൻമാലാഗുണാൻ'കു**്ചാൽ** ഏവാജാതേന മർത്വേന ബഹു കശലം കത്തവ്വം.

അന:\_\_

പുഷ്പനാശിയിൽ നിന്ന് എപ്രകാരം അനേകവിധത്തിലുള്ള മാലകഠം ഉണ്ടാക്കാൻ കഴിയുമൊ. അപ്രകാരം മനുഷ്യജന്മം സ്ഥി കരിച്ച ഒരുവനാൽ അനേക് സതക്കമ്മങ്ങഠം സാധിക്കപ്പെടേണ്ട താകുന്നു.

## മൂലം. 11.

നാപുപ് ഫഗസ്സോപടിവാതമേതി-നഖന്ദനംതഗരമല്ലികാവാ സതഞ്ചഗസ്ഡേപടിവാതമേതി\_സബ്ബാദിസാസപ്പൂരിസോ\_ പവാതി

#### -:ംത്രഥത്ത

*Q*\_; ⊈o;...

M:-.

നപുപ''ഫൗസോപടിവാതമേതി നപുഷ്പഗന്ധപ്പേതിവാതമേതി നചനുനംതഗംമല്ലികാവാ നചന്ദ്രനുതഗരമല്ലികേവം

സതഞ്ചഗസോപടിവാതമേതി സതാംചഗന്ധഃപ്രതി-വാതമമതി സപ്പരിനോസവ്വാദിസാപവാതി സൽപുരേഷംസവാടിശഃപ്രവാതി

@mono:\_

തഗരം, മല്ലികതുടങ്ങിയുള്ള പുഷ്പങ്ങളുടെ ഗന്ധം വായു വിനെതിരായി പ്രസരിക്കയില്ല. സാധ്യാണത്തിന്റെ ഗന്ധം വാ യുവിനെതിരായി പ്രവഹിക്കുന്നു. സൽപുരുഷന്മാരുടെ യശസ്സെയ രം സകലഭിക്കുളിലും പ്രവഹിക്കുന്നു.

മൂലം. 🛚 12.

ചന്ദനംതഗരംവാപി-ഉപ്പലം അഥവസ്സികീ ഏതേസംഗന്ധജാതാനം-സീലഗസോഅനത്തരോ\_

അനച:\_

Q: 80:-

Mo:\_

ചന്ദനം തഗരം വാപി ഉപ്പലം ചന്ദനംതഗരംവാപിഉൽപലം അഥവസ്സികീ ഏതേസംഗന്ധജാ അഥവാഷികീ ഏതേഷാംഗന്ധ താനാംസീലഗന്ധോ അനുത്ത ജാതാനാം ശീലഗന്ധഃ അനുത്ത രോ- ഭേ (ഭവതീതിശേഷഃ)

1900 CO: -

ചന്ദനം, തഗമം, പതമം, വാഷികി (ചമേളി) ഇവയെല്ലാ ററിൻേറയും ഗന്ധം സച്ചരിത്രത്തിൻെറ ഗന്ധത്തെ (യശസ്സെമം മത്തെ) അതിക്രമിക്കയില്ല.

മൂലം 13.

അപ്പമത്തോഅയംഗസ്ധേ (വാതി) \_യായംതഗാചന്ദനീ യോചസീലവതംഗസ്ധേ \_വാതിദേവേസുളത്തമൊ

@0001:\_

**යු: ෂා:**⊸

mo:-

യോയം തഗര ചന്ദനീ വാതി അയംഗസ്ധോ അപ്പമത്തോ യോചസിലവതംഗസ്ധോ ഉത്തമോ ടേവേസുവാതി ളത്തമഃദേവേഷവാതി അഹംവന്നു അല്പമാത്രഃ യോതംതഗം ചന്ദ്രനീവാതി

#### അനാ:\_

തഗരം, ചന്ദനം, മുതലായവയുടെ ഗന്ധം അല്പമാത്രമാക ന്നു. എന്നാൽ ശീലവാൻറ ഗന്ധം ഭോലോകത്തും വ്വാപിക്കുന്നു.

# മലം 14.

തേസംസമ്പന്നസീലാനം\_അപ്പമാടവിഹാരിനം. സമ്മടജ്ഞാവിമുത്താനം മാരോമഗ്ഗംനവിന്ദതി.

#### അന്വ:-

**ශු: ප**ා:\_

mo:-

സമ്പന്നസീലാനം അപ്പമാടവി സമ്പന്നശീലാനാം അപ്രമാഭവി ഹാരിനം സമ്മദ്ജ്ഞാവിമ ത്താനാം.

ഹാരിണാംസമ്വക്ജഞ്ഞയ്യാവി മുക്താനാം

തേസംമഗ്ഗംമാരോനവിന്ദതി

തേഷാംമാഗ്റ്റംമാതുന വിന്ദതി

#### അന്ത:\_

ശീലഗുണസമ്പന്നമാരം പ്രമാടരാഹിതൃത്തിൽ വിഹരിക്ക ന്നവരം സമ്വൿപ്രജ്ഞമൂലം മുക്തന്മാരുമായിരിക്കുന്നവരുടെ ഗ്റത്തെ മാരൻ അറിയുന്നില്ലു.

# മൂലം 15, 16.

യഥാസങ്കാരധാനസ്സിം—ഉത്ധിതാസ്തിംമഹാംപഥെ പടുമംതത്ഥജായേഥ—സചിഗന്ധംമനോരമം ഏവംസങ്കാരഭ്രതേസ്യേ അന്ധഭ്രതേപ്പവുജ്ജനെ അതിരോചതിചജ്ഞായ—സമ്മാസംബൂദ്ധസാവകൊ.

### അനചയം.

മു: ഭാ:-

സം:\_

യഥാ സങ്കാരധാനസ്തിം ഉത്ധി രസ്ത്രീര മഹാപ്ഥെസുചിഗന്ധംമനോ പദ്രമം ജായേഥ, ഏവം സങ്കാ

യഥാ നങ്കാരധാനേ ഉത്ധി തെ മഹാപവെ ശുചിഗന്ധം മ പട്മം ജായതെ, ഏവം സ ങ്കാരഭ്രതേഷ്ഠ

6

രഭ്രതേസ

അന്ധഭ്രതേച്ചഥുജ്ജനെസമമാ സംബു ലാസാവകൊപജ്ജനെസമമാ ത'രോചതി **കേത്രാവകഃ പ്രജ്ഞയാ അ** മ്വകസംബ തിരോചതെ

#### അന്ത:\_\_\_

രാജപഥത്തിൽനിന്നും പരിതൃജിക്കപ്പെട്ട ആവർജ്ജാശി യു (ചപ്പചവരുകളു) ടെ മധൃത്തിൽനിന്നു സുരഭിലവും മനോഹര വുമായ പുപ്പാ ഉണ്ടാകുന്നതുപോലെ ബുദ്ധരിഷ്യൻ നിസ്സാരലോ കരുടെ മധൃത്തിലും അന്ധപ്രായരും ചാരിത്രഹീനരുമായ വൃക്തി കളുടെ ഇടയ്ക്കും സ്വന്ത്രംപ്രജ്ഞമൂലാ പരിശോജിക്കുന്നു.

# ബാലവർഗ്ഗഃ

### പഞ്ചമ

# മൂലം 1.

ഭീഘാജാഗരതോരത്തി — ഭീഘാസന്തസ്സയോജനം ഭീഘോബാലാനംസംസാരോ — സഭ്ധമമം അവിജാനതം.

## അനച:---

mo: ---

ജാഗരതോ രത്തി ദീഘാ സന്ത സ്സയോജനം ഭീർഘം സന്ന ഭാമാം അവിജാനതം ബാലാനംസംസാരോ ടിഘോ ജാഗ്രതഃ രാത്രിഃ ഭീർഘാ യോജനാഭീർഘാസഭാമ്മാ അവിജാനാതാം ബോലാനാം'സംസാരോ ഭീ ർഘഃഭവതി

# അന്ത: ---

എപ്രകാരം ജാഗരിതനു രാത്രിയും വഴിനടന്നു ക്ഷീണിച്ചവ നു യോജനയും ഭീർഘമായിരിക്കുന്നുവോ, അപ്രകാരം ഇഥപാ ലോകങ്ങളേയും സത്വധമ്മങ്ങളേയും അറിയാത്ത അജ്ഞന്മാക്കു സംസാരവും ഭീർഘമായി തോന്നുനും.

## മൂലം 2.

ചരന്തേനാധിഗ്ചേയ്യ\_സേയ്യാസഭിസമത്തനോ ഏകചരിയാഭലുഹാകയിരാ-നത്ഥിബാലേസഹായതാ.

#### അനചയം: ---

Q: @o:\_

mo:-

ചരഞ്ചേ അത്തനോ സേയ്യാ സഭിസം ന രേധിഗപ്പേയ്യ ഭ്ലഹം ഏകചരിയം കയിരാ ബാലേസഹായതാ നത്ഥി ചരൻചേൽ **ആ**ത്മനഃ ത്രേയാംസം സ<sub>ട്ര</sub>ശം ന അധിഗച്ഛേൽ. ദ്ര**ഢം** ഏകചയ്യം കുയ്യാൽ ബാലേസഹായതാനാസ്തി

#### അന:\_

ഒരുവൻ ധമ്മമാഗ്ഗത്തിൽ സഞ്ചാിക്കുമ്പോഗ തന്നേക്കാശത്രേ പ്രത്യോ തനിക്കുളല്വനായ പുരുപ്പനേയെ, ലഭിക്കാതിരുന്നാൽ അവൻ ഏകനായി സഞ്ചരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. എന്തുകൊണ്ടെ ന്നാൽ മുർഖന്മാരുമായുള്ള സംസഗ്ഗം ഒരുവിധത്തിലും ഉചിതമല്ല.

## മൂലം 3.

പുത്താമത്ഥിധനമ്മത്ഥി\_ഇതിബാലോവിഹജ്ഞതി അത്താഹിഅത്തനോനത്ഥി\_കുതോവുത്തോ കുതോധവം

### അനചയം,

മൂലഭാ:---

സം: ---

പുത്താമേഅത്ഥി,ധനാമെഅത്ഥി- പുത്ര ദേശന്തിധനാമെ അ ഇതിബാലോധിഹമ്മത്തതി സ്ത്രീ അത്താഹിഅത്തനോനത്ഥി ഇതിബാല:വിഹന്വത്ര. കതോപത്തോകതോധനാ ആത്മാഹി ആത്മനാനാസ്ത്രി കതോപ്യാക്കേതാധനാ.

#### ന്ത്രാനാ:

എനിക്കു പത്രന്മാരുണ്ട് ധനമുണ്ട് എന്നെല്ലാം വിചാരി ച്ചു മറയൻ ടുബിക്കുന്നു. താൻതന്നെ തൻേറതല്ല. അപ്പോഠം പു ത്രന്മാരോ ധനമൊ എങ്ങിനെ തൻേറതാകം

# മൂലം 4.

യോബാലോമഞ്ജതീബാല്വം-പണ്ഡിതോവാപിതേനസോ ബാലോചപണ്ഡിതമാന്ി സവേബാലോതിപുമതി.

#### അനചയം.

## Q:81.

യോബാലോഅത്തതോബാല്വംമഞ്ജതി യഃബാലഃബാല്യംമന്വ്യതേ സോതേനവാപിപണ്ഡിതോ **ബാലോപണ്ഡിതമാനീ** സവേബാലാതിപുച്ചതി

സതേനാപിവാപണ്യിതു ബാലഃ പണ്ഡിതമാനീ സവൈബാലഇതിഉച്ചൃത്ര.

#### ത്തനം.-

യാതൊരു മൂർഖൻ തൻറെ അജ്ഞതയെ അറിയുന്നു. അവ ൻ അത്രമാത്രം ജ്ഞാനിയാകുന്നു. എന്നാൽ ഏതൊര സ്വയംപണ്ഡിതനെന്നു അഭിമാനിക്കുന്നു, അവൻ യഥാത്ഥത്തി ൽ മഠയനെന്നുപറയപ്പെടുന്നു.

## a. 5.

യാവജീവനചിചേബാലോ പണ്ഡിതംപയിരപോസതി നസോധമാംവിജാനാതി ടബചീസൂപരസംയഥാ

. M'o:---

ബാലോയുവജീവമ്പിപണ്ഡിതം യഥാടർവീസൂപരസംനവിജാനാ പയിരുപാസതിചേസോധമ്മം തഥാബാലഃയാവജ്ജീവമ നവിജാനാതി,യഥാഭവ്വീസൂപ പിചേൽപണ്ഡിതംപര്വംപാര്സ്ത തഥാപിസ ധേന്മംനവിജാനാതി. രസംനവിജാനാതി

#### അന്ത: \_\_\_\_

<u>ടവീ (തവി) (എന്നും സൂപാ സത്തിൽ തന്നെയിന്നോലും)</u> സൂപരസത്തെ അസ്വഭിക്കുന്നില്ല അതുപോലെ ജീവിതകാലം മുഴവൻ പണ്ഡിതസഹവാസം ലഭിച്ചാലും മറയൻ ധമ്മത്തെ അറിയുകയില്ല.

## മൂലം 6.

മുഹത്തമപിചേവിജ്ഞ പണ്ഡിതംപയിരുപാസതി ഖിപ്പംധമ്മംവിജാനാതി-ജിവ്ഹാസൃപൗസംയഥാ.

## അനച: —

**නු: ළ**ා. ---

mo: ---

യഥാജിഹ്വാസൂപരസംഖിപ്പം യഥാജിഹവാസുപരസംക്ഷിപ്രം വിജനാതി,തഥാവിജ്ഞമുഹത്തമപി. വിജാനാതി,തഥാവിജ്ഞഃ പണ്ഡിതംപയിപോസതി മുഹത്തമപി ചേഖിപ്പംധമമാവിജാനാതി പണ്ഡിതംപരുപാസതേ തമാന ഭക്ഷിപ്രംധമ്മാവിജാനാതി

ജിഹാ(നാ**ഷ്) സൂപാസത്തെ പെ**ട്ടെന്നു അറിയുന്ന**തു**പോ ലെ വിജ്ഞൻ പണ്ഡിതനുമായുള്ള അല്പസംസഗ്റ്റാകൊണ്ട് യമ്മ ത്തെ അറിയുന്നു.

## മൂലം 7.

ചാന്തിബാലാദ്ദമ്മേധാം അമിത്തേനേവ അത്തനാം കരോന്താപാവകംകമ്മാം യാഹോതികടുകഫലം.

## അനച: \_\_\_

മു:ഭാ. —

m10 " ---

യംകടുകപ്ഫലംമോതിപാവകം യതകടുകഹലംഭവതി**തയ**ാ

കമ്മംകരോന്താദുമ്മേധാബാലാ കമ്മകവ്വന്തുളമ്മോസഃബാലാഃ അമിത്തേനേവഅത്തനുചരന്തി അമിത്രേണൈവ**ആ**ത്മനാചര

### **അനാ:\_\_\_**

അല്പബുലികളും മറയന്മാരുമായ മനുഷ്യൂർ ദുംഖകരമായപാ പകമ്മാചെയ്തിട്ടു തങ്ങളെത്തന്നെ തങ്ങ**ാ**ക്ക് ശത്രുക്കളാക്കി വ ത്തിക്കുന്നും

## മൂലം 8.

നതംകമ്മംകതംസാധു—യംകതചാഅന്തപ്പതി യസ്സുതസ്സുമുഖോരോടാം-വിപാകംപടിസേവതി

#### അഥവയം

a.: @: --

സം<sub>:</sub> —

തംകുമ്മാകുതംനസാധുയംകുതചാ തൽകർമ്മുകൃതംനസാധുയൽ കൃതചാ അന്തരപ്പതിയസ്സവിപാകം അന്തരപൃതേയസൃവിപാകം അസ്സമുഖോരോഭാപടിസേവതി അത്രമുഖഃരുദൻപ്രതിസേവതേ

## ന്തനം:----

ഏതൊരുകമ്മാചെയ്താൽ ജനങ്ങഠം അനുതപിക്കേണ്ടിവരു ന്നു. ഏതൊരു കമ്മത്തിന്റെ ഫലം കണ്ണിയം കയ്യമായി അനു ഭവിക്കേണ്ടിവരുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള കർമ്മാ ചെയ്യുന്നതു നന്നല്ല.

# മൂലം 9.

തഞ്ചകമ്മംകതംസാധയംകതചാനാന്തതച്ചതി യസ്സാചതീതോസുമനോ-വിപാകംപടിസേവതി

### അവാവയം:\_\_\_

മൂ:ഭാ—

സം:\_\_\_

തഞ്ചകമ്മാകതംസാധ്യയാകതചാനാന തഞ്ചകർമ്മസാധ്യക്താം. യമ്മക്തവാനാനതപ്വതേ തപ്പതി,യസ്സവിചാകാപതിതോ യസ്വവിചാകാപ്രതിതഃ(പിതഃ) സുമനോപടിസേവതി സുമനാ:പ്രതിസേവതേ.

#### ണനം.—

ഏതെ അകമ്മാ ചെയ്താൽ ജനങ്ങറാ അനുതപിക്കേണ്ടി വ അന്നില്ല, ഏതൊരു കമ്മത്തിന്റെ ഫലാ ജ്ജനന്ദത്തോടും ഉല്ലാ സത്തോടും അനുഭവിക്കപ്പെടുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള കമ്മാ ചെയ്യുന്ന തു ഉത്തമമാകുന്നു.

# മൂലം 10.

മധുവാമഞ്ജതീബാലോ-യാവ പാപംനപച്ചതി യഭാചപച്ചതി പാപം-അഥ (ബാലോ) ദുൿഖാനിഗമ്മതി

#### അനച: ---

**ු: ප**ා:\_\_\_

mo:\_\_\_

യാവപാപംനപച്ചതിബാലോ യാവൽപാപംനചച്ചൃതേബാലഃ മധുവാമഞ്ജതീയഭാചപാപം മധുംഇവചനൃതേയഭാചചാപം പച്ചു

പച്ചതിഅഥബാലോദുകാഖംനി

ഗഛതി തെതളാബാലുദ്ദ:ഖംനിഗഛതി

### അനു:\_\_\_

പാപം എപ്പോഗം വരെ പരിപകചമാകാതിരിക്കുന്നു. ആഥ വാ പാപം ഫലപ്പാപ്പമാകാതിരിക്കുന്നു, അപ്പോഗംവരെ മഠയൻ അതിനെ മധുമെന്നു കയതുന്നു. എന്നാൽ പാപകമ്മം ഫല ത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യുമ്പോഗം അവൻ തൻമുലമുള്ള ടുംഖമനുഭ വിക്കും.

## allo 11.

മാസേമാസേ കസ്സാഗ്ഗേന-ബാലോ ഭുഞ്ജേഥ ഭോജനം നസോ സംഖത ധമമാനം-കലം അഗലതി സോലസിം

#### അനച: —

වූ: ලා.\_\_\_

m:--

ബാലാമാസേമാസേകസഗ്ഗേന ബാലാമാസേമാസേകശാഗ്രേണ ഭോജനംഭ്രഞ്ജ്ഥചേസോസാഖത ഭോജനം ഭുഞ്ജിതനാ സാഖ്യാത ധമ്മാനം സോല സിംകലം ന അ ധമ്മാണാം ഷോഡശീം കലാം ഗ്ഘതി ന അർഹതി

#### അന:----

മൂർഖനായ മനുഷ്യൻ മാസന്തോരം കശാഗ്രം കൊണ്ടു ഭ ക്ഷണം കഴിച്ചാലും എത്രകൃത്ര സാധനകളനുഷ്ഠിച്ചാലും ധമ്മജ്ഞ ന്മാരുടെ കലാംശത്തിനുപോലും തൂല്വനാകുന്നില്ല.

# **ുലം 12.**

നഹി പാപംകതം ധമ്മാ-സജ്ജചീരം വനഹിമുച്ചതി ഡഹന്തം ബാലമനേചതി-ഭസ്മാപ്പുന്നോ വ പാവകോ

### അനച:

Q: @:\_\_\_

mo:\_\_\_

കതംപാപംകമ്മാസജ്ജൂഖി രാവ കൃതാപാപംകമ്മസഭൃക്ഷിര മിവ

നഹിമുച്ചതി,സ്തോച്ഛന്നോപാവകോ നഹിമുഞ്ചതി,സ്തോച്ഛുന്നപാ വക

വഡ്യാന്ധം ബാലം അനേചതി ഇവദഹൻബാലംഅനേചതി

# അന്തും.

സദ്വഃപ്രായ ത്രനെക്ഷീംം പെട്ടെന്നു വികൃതമാകുന്നി ല്ല. അതുപോലെ ചെയ്യപ്പെട്ട പാപകമ്മം വേഗം നശിച്ചപോകു

ന്നില്ല. അതു' വെണ്ണീറിൽ കിടക്കുന്ന അഗ്നിയെപ്പോലെ ദഹി ച്ഛുകൊണ്ടു ദുഷ്പനെ പിന്തുടരുന്നു.

## മൂലം. 13.

യാവഭേവ അനത്ഥായ-ജഞഞ്ഞാബാലസ്സജായതി ഹന്തിബാലസ്സസുക്കംസം-മുദ്ധമസ്സവിപാതയം

#### അഥവയം

മു: ഭാ:\_\_\_\_\_ സം:\_
ബാലസ്സജ്ഞത്തം യാവദേവ അനത്ഥാ ബാലസ്യ യാവദേവജ്ഞ\_
പ്ലംജ്ഞാനം യജായതി, അസ്സമൂലാം വിചാ അനത്ഥായജായതേഅസ്യ മുല്ാനം തയം ബാലസ്സമുക്കം സംഹന്തി. ലൂജ്ഞാനാംവിചാതയൻ-മൂർഖസ്വൃതുക്കാംശം ഹന്തി.

### അനു:\_

മൂർഖ്വൻറെ ജ്ഞാനൈശചയ്യങ്ങൾം അവരതന്നെ അന ത്ഥഹേതുക്കളാകുന്നു. അവ അവൻറെ പ്രജ്ഞയാകുന്ന മൂർഭ്യാവി നെ തകത്തിട്ട് അവൻറെ ശുക്രാംശത്തെ-സൌഭാഗ്വത്തെ- നശി പ്രിക്കുന്നു.

# മൂലം. 14,15.

അസതംഭാവനമിച്ചേയ്യ പുരേക്ചാരഞ്ചഭിക്ചു.സം. തോവാന്നേസുചഇസ്സരിയം പുജാപരകലേസുച മമേവകതമജ്ഞു ഗിഹീചവ്വജിതാളഭോ മമേവാതിവസാന്സ്സ് ക് ച്ചാക് ചേസു കിസ്സിചി. ഇതിബാലസ്സ്സങ്കലോ ച്ചാച്ചാരനാചവധ്യത്തി.

#### അനചയം,

മു: ഭാ: സം:- സം:- അസത്ഭാവനമിച്ചേയ്യ,ഭിക്ച അസത്ഭാവനം ഇപ്പേൽ, ഭിക്ഷസ പുരക്കാരം, ആവാസേസുപ പുരസ്താരം ആവാസേഷുപ, ഇസ്സരിയം,പരകലേസുപപുജ ഐശായ്യാപാക ലേഷുചപൂജാം ഗിഹിപ്വുജിതാള ടോമമേവേ ഗ്രഹീപ്രവുജിതാള ടോമമേവേ

കതമഞ്ജന്തു കിസ്മിചികിച്ചാകി കൃതംമന്വെതാംകേഷ് ചിൽക് ച്ചേസു തൃാക്കത്വേഷ് മമേവഅതിവസാഞസ്സ് ഇതി മമൈവ അതിവശേശസ്താമ ഇ ഡ്രതി) തി ബാലസ്സസങ്കപ്പോഇച്ഛാമാനോ ബാലസ്വസങ്കല്ലു ഇച്ഛാമാനു പ ചവു. വർലാതെ.

#### **അനു:\_**

മൂർഖനായ ഭിക്ഷ് ഇല്ലാത്ത വസ്തുകളെ ആഗ്രമിക്കയും ഭിക്ഷുകളിൽ വച്ച് ത്രേഷ്ഠനാകാനിച്ചുിക്കയും ചെയ്യുന്നു. സംഘ ത്തിലാകുട്ടെ, വിഹാരങ്ങളിലാകുട്ടെ, അധിപതിയാകാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നും അഹുമാനത്തേയും, സൽക്കാരത്തേ യുമാഗ്രഹിക്കുന്നു. ഗുഹസ്ഥനൊ പരിവ്വാജകനോ ഇത്ര് ഞാൻ ചെയ്തതാണുന്നു വിചാരിക്കുട്ടെ. വല്യതോ ചെറുതൊ ആയ ഏ തൊന്നു ചെയ്യുമ്പോഴും എൻെറ അനുമതി സ്ഥികരിക്കുട്ടെ. എൻറ വരേതി അനുസരിക്കുട്ടെ ഇത്വാടി ഏതൊരു മൂർഖ്വനായ ഭിക്ഷ് സങ്കല്പിക്കുന്നുവോ അവാൻറ ഇച്ഛയും അവാങ്കാരവും വർ ലിച്ചുകൊണ്ടുതന്നെയിരിക്കും.

അഞ്ജാഹിലാഭൂപനിസാ\_അഞ്ജാനിബ്ബാനഗാമിനീ ഏവമേതംഅഭിജ്ഞായ-ഭിൿഖൂ ബുലാസ്സസാവകോ സക്കാരംനാഭിനന്ദേയ്യ-വിവേകമനുബ്രൂഹയെ.

#### യധാ⊤∙\_

മു: ഭാ:-

mo:-

അഞ്ജാഹിലംഭ്രപനിസാത്തത്താ അന്യാഹിലാഭോചനിഷത് അന്യാ നിവ്വാനഗാമിനീ,ബുലാസ്സ്യസാ നിർവ്വാണഗാമിനീ ബുലാസ്യ്യ വകോ ത്രാവകഃ ഭിക്**ഖ**,ഏവമേതംത്തഭിജ്ഞായ ഭിക്ഷുംഏവം അഭിജ്ഞായ സക്കാരംന അഭിനന്ദേയ്യവി പര്യക്കാരന അഭിനന്ദേൽ പ വേകമ വിവേകം അന്ത്രൂ ഹയെ അന്ത്യോഹയേൽ.

ann n

### @mocro:\_

ലാഭത്തിന്റെ മാഗ്റ്വും, നിർവ്വാണപ്രാപ്തിക്കുള്ള മാഗ്ഗ്വും ഒ ന്നല്ലെന്നറിഞ്ഞിട്ട്, ബുദ്ധശിഷ്യനായ ഭിക്ഷുസല്ലാരങ്ങളെ കാം

ക്ഷികരുത്. വിവേകമവലംബിച്ച്, സംസാരം, അസച്ചിന്ത്യ ഉ പാധി ഇവയെ പരിതൃജിച്ച് നിർവ്വാണത്തെ അനുസ്സാനം ചെ യ്യണം.

# പണ്ഡിതവർഗ്ഗഃ

ज्यक्षः

മലം. 1.

നിയീനംവപവത്താരം, യംപസ്സേവജ്ജദസ്സീനം നിഗ്ഗയ്ഹവാടിംമേധാവിം താടിസംപണ്ഡിതംഭജെ താടിസാ ജേമാനസ്സ, സേയ്പ്രോഹാതിനപാപിയോ.

### ം**ത**ലന്ത്ര

മു: ജാ:\_

Mo:-

നിയീനംപവത്താരം വ വജ്ജസ്സിനം നിഗ്ഗയ്ഫ വാദിം

നിധീനാംപ്രവക്താരമിവ വജ്ജ്വഭശിനംനിഗ്രഹ്വവാഭിനം

പണ്ഡിതംഭജെ;താടിസം

മേധാവിംയംപസ്സേ താടിസം മേധാവിനംയംപശ്വേത താട്ടശം പണ്ഡിതംജജേൽ;താ<sub>ട്ട</sub>ശം പുരുഷം

**ഭജമാനസ്സ് സേയ്യോഹോതിന** പാപിയോ.

ഭജമാനസ്വ ശ്രേയഃഭവതി, നപാ പിയുളവതി.

## അനം:-

ഗുപ്തധനങ്ങളെ കാണിച്ചുതരുന്നവനെപ്പോലെ ഏതൊരാ ഠം വർജ്വവിഷയങ്ങളെ കാണിച്ചതരുന്നു, ි සො රජන සට යින්න සොක්ර ഏതൊരാഗം അവയെ ഭത്സിക്കുന്നു ഇപ്പകാരം മേധാവിയായ പ ണ്ഡിതനെ അനുസരിക്കണം. അപ്രകാരമുള്ള അചായ്യനെ അനു സരിക്കുന്നതായാൽ ഒരിക്കലും അമംഗളമുണ്ടാകുകയില്ല. മംഗളം തന്നെ ഭവിക്കും.

# മൂലം 2

ഒവദേയ്യാനുസംസേയ്യ, അസബ്ഭാചനിവാരയേ സത്രാപിയോഗോതി,അസതംഫോതി അച്ചിയോ.

### അഥവതം

പണ്ഡിതോവെടേയ്യതന സാസേയ്യണു ബിഭാച നിവാരയേ,സോഹിസതം പിയോ പണ്ഡിതഃ അവവഭേവൻഅൻ ശിഷ്യാൽഅസഭ്യാൽച നിവാംയേൽ,സഹിസതാം പ്രിയോ

ഫോതിഅസതംഅപ്പിയോഫോതി ഭവതി,അസതാംചഅപ്പിയം ഭവതി

#### അന്തു\_

പണ്ഡിതനായ പ്രഷേൻ തിരസ്തരിക്കയും, ശാസിക്കുക യും അന്വായാചരണത്തിൽനിന്ന് നിവ്വത്തനാക്കുകയുംചെയ്യും. (അ മംഗളധമ്മങ്ങളിൽനിന്ന്, നിവത്തിപ്പിക്കുകയും, മംഗളധമ്മങ്ങളി ൽ പ്രതിഷ്ഠിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യും.) ഇപ്പകാരമുള്ള പുരുഷൻ നിശ്ച യമായും സജ്ജനങ്ങഠംക്കു പ്രിയനായും ഭുജ്ജനങ്ങഠംക്കു അപ്രിയ നായും ഭവിക്കും.

# മൂലം 3.

നളജേപാപകേമിത്തേ,നളജേപുരിസാധമേ ഭജേഥമിശേതകല്വാണേ-ഭജേഥപുരിസത്തമെ

#### അന്വയം

**යු: ය**ා:\_\_\_

™o:\_

പാപകേമിത്തേനഭജേ പുരിസാധമെനഭജേ കല്യാണേമിത്തേഭജേഥ പുരിസ്ത്തമെഭജേഥ പാപകാനിമിത്രാണിനഭേജൽ പുരഷാധമാനിനഭേജൽ കല്യാണംനിമത്രാണിഭേജൽ പുരഷോത്തമാനിചഭേജ്യ

#### അന്ത്യ\_

പാപികളായ മിത്രങ്ങളേയും പുരുഷാധമാമാരെയും ഭേജിക്ക ആയ്. മംഗളകാരികളായ മിത്രങ്ങളേയും പുരുഷോത്തമാമാരെയും ഭേജിക്കണം.

## മൂലം 4.

ധമ്മചീതിസുഖംസേതി-വിപ്പ സന്നേനപേത സാ അരിയപ്പവേളിതേധമേമ സഭാരമതിപണ്ഡിതോ

#### അഥവയം

## 

mo: --

ധമ്മപീതിവിപ്പസന്നേന**ചേ**ത സാസുഖംസേതി പണ്ഡിതോ അരിയപ്പവേടി തേ ധമ്മേസഭാരമതി

ധമ്മപീതിഃവിപ്രസന്നേനമേ തസാസ്യഖംശേതേ പണ്ഡിതഃ ആത്മപ്രവേദിതേ ധമ്മെസഭാരമതെ.

### അന്ത:--

ധമ്മപാനം ചെയ്യുന്നവൻ, അതായതു് ധാമ്മികനായ പുര ഷൻ ഹൃദയപ്രസാഭംകൊണ്ടു സൂഖിക്കുന്നു. പണ്ഡിതൻ ആശ്യഗ ണത്താൽ (ബൌലാസാധനാമാഗ്ഗ് ത്തിൽ ആത്ര**ഢ**ന്മാർ) ചുടശി പ്പിക്കപ്പെട്ട ധമ്മമാഗ്ഗത്തിലൂടെ സദാവിചരിക്കുന്നു.

# മൂലം 5.

ഉടകംഹിനയന്തിനേത്തികാ,ഉസുകാരാനമയന്തിതേജനം ഭാരുംനമയന്തിതച്ഛകാ,അത്താനംഭമയന്തിപണ്ഡിതാ

#### അനവയം: .

වූ: **ප**ා:−

സം:\_

നേത്തികാഹി ഉദകം നയന്തി ഉ**സുകാരാതേജനംനമയ**ന്തി തച്ഛകാഭാരം നമയന്തി

നേത്രകാഹി ഉടകം നയന്തി ഇഷ്യകാരാഃ തേജനം നമയന്തി തക്ഷകാഭാരം നമയന്തി പണ്ഡിതാ അത്താനംജമയന്തി. പണ്ഡിതും ആത്മാനം ഭമയന്തി

### അന്ത: ---

നീർച്ചാലുകളുണ്ടാക്കുന്നവർ നിർദ്ദിഷ്ടസ്ഥലത്തേക്കു വെള്ള ത്തെ നയിക്കുന്നു. ഇഷുകാരൻ ഇച്ഛപോലെ ശസ്ത്രത്തെ നമിപ്പി ക്കുന്നു. തക്ഷന്മാർ വൃക്ഷത്തെ പല പ്രകാരത്തിലുള്ള ഉപകരണ ങ്ങളാക്കുന്നു. തക്ഷന്മാർ വൃക്ഷത്തെ പല പ്രകാരത്തിലുള്ള ഉപക രണങ്ങളാഷന്തു. അപ്രകാരംതന്നെ പണ്ഡിതൻ യഥേഷ്ടം മന സ്സിനെ ഭമനം ചെയ്യുന്നു.

## മൂലം 6.

സേലോയഥാഏകഘനോ, വാതേനനസമീതിേ. ഏവംനിന്ദാപസംസാസ്യ, നസമിജ്ഞ് ജന്തിപണ്ഡിതാ.

#### അന്വയം.

@\_: **@**0:\_

യഥാഏകഘനേസേലോ വാ തേനനസമീംതി ഏവം പണ്ഡിതാനിന്ദ്വ പസം സംസ നസമിജ്ഞ് ജന്തി

യഥാഏകഘനഃശൈലഃ വാ തേനനസമീയ്യതേ ഏവംപണ്ഡിത്തു നിന്ദാപ്പ ശംസംസുനസമിയ്ക്കന്ത

(വിചലിതാഭവന്തി)

mo:

## **അ**ന:--

ഘനവും ശിലാമയവ്വമായ പവതം കാററടിച്ചാൽ ഇളകാ ത്തതുപോലെ (സ്ഥിംബുക്ക്വികളായ) പണ്ഡിതന്മാർ നിന്ദകൊ ണ്ടൊ പ്രശംസകൊണ്ടൊ ചലിക്കുന്നില്ല.

# മലം 1.

യഥാപിര്ഹ്മദോഗംജീരോ, വിപ്പസന്നോ അനാവിലോ ഏവംധമ്മാനി സംതചാന, വിപ്പ് സീടന്തിചണ്ഡിതാ

## അനചയം:-

മു: ഭാ:\_

യഥാപിഗംഭീരാ രഹദോ വിപ്പ യഥാപിഗംഭീരു ത്രജ വിപ്രസ സന്നോ അനാവിലൊ ഏവം പണ്ഡിതാ ധമ്മാനിസുതചാന... വിപ്പസീടന്തി

me:-

ന്നു അനാവിലു ഏവം പണ്ഡിതാഃ ധമ്മാൽ... ത്രുതചാ വിപ്രസീദന്തി

#### അന:\_

ഗാഭീരമായ ഹ്രടം എപ്രകാരം നിമ്മലവും പ്രശാന്തവുമായി അപ്പകാരം പണ്ഡിതനായ പുരുഷൻ ധമ്മത്തെ ശ്രവി ച്ചിട്ട് \_\_യമ്മാഗ്ഗത്തിൽ പ്രവേശിച്ചിട്ട് സ്ഥിരനും പ്രശാന്തനമാ യിത്തി**രു**ന്നു.

## മൂലം 8.

സബ്ബത്ഥവേസപ്പരിസാചജന്തി ന കാമകാമാലപയന്തിസന്തോ സ്വേനഫുട്ഠാഅഥവാദുഖേന ന ഉച്ചവാചംപണ്ഡിതാടസ്സയന്തി

#### ന്നായം:\_

മു. ട്രാ:-സപ്പൂരിസാ സബ്ബത്ഥ വേച-ജന്തി സന്തോ കാമ കാമാനലപയന്തി സബേന അഥവാടുഖേന ഫു-ട്ഠാ പണ്ഡിതാളച്ചവാചം നടസ്സയ-ന്തി

സൽപ്പരഷാം സവ്വത്രവൈ ഗ്വേജന്തി സന്തം കാമകാമം നലപയം ന്തി

ma.

പണ്യായും ഉച്ചാവചം ധ-സ്ഫ്ലാഷ്ട്രാം സ്വേധ അഥവാ ഭുഖന-

#### ത്തന്ത:\_

പണ്ഡിതന്മാർ സവ്ത്ര ത്യാഗികളാകുന്നു. സാധുകരം കാമ്യ വസ്തുക്കളെക്കുറിച്ചു പറയുകപോലും ചെയ്തയില്ല. സുഖദ്യുഖങ്ങ ളിൽ ഏത്ര വന്നാലും പണ്ഡിതനായ മനുഷ്യൻ ഒരിക്കലും ഉദ്ധത നൊ അവനത്ക്നാ ആകുന്നില്ല.

# മൂലം 9.

ന അത്തമേതുന പസ്സേമേതു ന പുത്തമിച്ഛേന ധനം ന രട്റം ന ഇച്ഛേയ്യ അധമ്മേനസമിജിമത്തനോ സലീലവാപജ്ഞ്ജ്ഞവാധമ്മികോസിയാ

### ത്രവയം.\_

മൂ. ഭാ.. ന അത്തമേത്ര, ന പംസ്സ-ഫേത്ര ന പുത്തമിച്ചേ, ന ധ-നം, നരട്ഠം ഇച്ചേ ന അധമ്മേന അത്തനോ-സമിദ്ധിമി-ച്ലേയ്യ, സസീലവാപ-ഇഞ്ജ് ഹോവം ധമ്മികോസിയാ.

സം:-യോന ആത്മേമാതോട നചപരസ്വ മേതോ:പുത്രമിച്ചേൽ, ധനമി ച്ലേൽ, രാഷ്പമിിച്ചേൽ, ന അധമ്മേണ ആത്മന: സമു-ധിംഇ-ച്ലേൽ, സശീലവാൻപ്രജ്ഞാവാം ൻ ധാമ്മികശ്ചസ്വാൽ

#### ®70000 - \_

ഏതൊരുവൻ തനിക്കായിട്ടൊ അന്യനുവേണ്ടിയൊ പുത്ര നേയൊ ധനത്തേയൊ രാജ്യത്തേയൊ ഇച്ഛിക്കുന്നില്ല, എതൊരു വൻ അധമ്മപ്രവൃത്തിമൂലം തൻെറ സൂച്ചയിയെ ആഗ്രഹിക്കുന്നി ല്ല, അവൻ ശീലഗുണസമ്പന്നനും പ്രജ്ഞുവാനും ധാമ്മികനു മാകുന്നു.

മൂലം 10, 11.

അപ്പുകാതേ മനുസ്സേസു, യേജനാപാരഗാമിനോ അഥായാഇതരാപജാ, തീരമേമാഅനുധാവതി യേ ചഖോ സമ്മളൿഖാതേ, ധമ്മോമമാനു വത്തിനോ തേജനാപാരമേസ്സന്തി, മച്ചുധേയ്യം സുടുത്തരം

#### അനവയം:----

മു: ഭാ: — സം; —

മന്തസ്സേസംയേജനാപാരഗാമിനോ മനുഷ്യേഷ യേജനാദപാരഗാ മിന

തേണുപ്പകാത്തഥ ഇതരാപാജാതീര തേ അല്പകാദ അഥഇതരാപ്രജാദ മേവാനുധാവതി തീരമേവ അനുധാവന്തി യേചഖോധമ്മെ സമ്മടകിഖാതെ യേ ചഖലുധമ്മേസമൃഗാഖ്വാ തേ

ധമ്മാനുവത്തിനോ,തേജനാസുറ്റു ധമ്മാനുവത്തിനൊ,ഭവന്തിതേജ ത്തരം മച്ചുധേയ്യം പാരമേസ്സന്തി നഃസുറ്റത്തരസ്വ മൃത്വുധേയസ്വ പാരം ഏഷ്വന്തി

മനുഷ്യൂരിൽ വളരെ കുറച്ചുപേർ മാത്രമെ നിവ്വാണസാഗര ത്തിന്റെ പാരം പ്രാപിക്കുന്നുള്ള. മററുള്ളവർ തീരത്തിൽ മാത്രം ഓടിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. (അജ്ഞാനത്തിൽ ഉഴലുന്നു ആരോരവർ വഴിപോലെ ഉപദേശിക്കപ്പെട്ട ധമ്മമനുസരിച്ചു ജീവിക്കുന്നു, അ വർ അതൃന്തം മുസ്സരമായ യമരാജ്യത്തെ അതികമിച്ചു നിവ്വാണം പ്രാപിക്കുന്നു

# മൂലം 12, 13.

കൺഹംധമ്മം പിപ്പ്വായ സുക്കം ഭാവേഥപണ്ഡിതോ ഓകാ അനോകം ജ്യ ഗമ്മ, വിവേകേയത്ഥഭ്യരമം തത്രാഭിരതിമിച്ചേയ്യ, ഹിത്വാകാമേ അകിഞ്ചനോ പരിയോടപേയ്യ അത്താനം ചിത്തക്ലേസേഹിപണ്ഡിതോ.

#### അന വയം

പണ്ഡിതോകൺ ഛംധമ്മം പിപ്പഹായ

പണ്ഡിതഃകൃഷ്ണംധമ്മാവിപ്രഹായ

സൂക്കും ഭാവേഥരാകാര്തനോകം ഓകാൻ അനോകം അനേച്ച ശുക്ലം യോഗമ്മ

രതിം ഇപ്പേയ്യ

യത്തമുംമാതതുവിവേക അഭി നാമ്മാ ഭാര്ക്ക് നെയ്യുമോതതുവി വേകേ നിർവ്വാണെ അഭിരതിം **ഇ**േറ്റൂൽ

കാമേ ഫിത്വാ അകിഞ്ചനോ കാമാൻഫിതവാഅകിഞ്ചനഃ പണ്ഡിതോചിത്തക്ലേസേഹി പണ്ഡിതഃപിത്തക്ലേശൈം ജന്മതാ നംപച്ചവദാപയേൽ അത്താനംപരിയോടപോയ്യ

## അനം —

പണ്ഡിതനായ പുഷേൻ സംസാരത്തിന്റെ കൃഷ്ണവണ്ണമാ ജീവിതരീതിയെ പരിതുജിച്ച് പരിവുജ്ക്ച ത്രാസചീകാരമായ ശുക്ലവുണ്ണമായ ജീവിതരിതിയെ വൈ ഗുപൂ ണ്വം പൂണ്യവുമായ-ജീവിതരീതിയെ സചീകരിക്കണം. വിവേ കലബ്ലി-നിർവ്വാണം\_അതിടുഷ്കുമൊകുന്നു. ആകുമാൽ പണ്ഡി തൻ സമസ്തവാസനകളേയും തൃജിച്ച് മനോമാലിന്വം കളഞ്ഞു് വിവേകത്തിൽ തൽപ്പാനാകണം.

# @e'o 14.

<u>യേസംസംബോധി അംഗേസം, സമമാചിത്തംസംഭാവിതം</u> **അ**ഭാനപടിനിസ്സുഗ്രേ\_നുനുപാഭായയേരതാ ഖീനാസവാജ്യരിമന്തേതേലോകെപരിനിബ്ബതാ

**@:@**0:-

യേസം ചിത്തംസംബോധിഞങ് ഗേയേഷാം ചിത്തംസംബോധ്വ ങ്ഗേഷ്യ

സുസമ്മാസുഭാവിതം **ആ**ഭാനപടിനിസ്സുഗ്രേയേ അനുപാ സമ്വക്സംഭാവിതം **ആ**ദാനചതിനിസ്സുഗ്ഗേയേ-അനാപാ

**ദായരതാഖീനാസവാജ്ചതീമ** ന്ത്രേയോകെപരിനിബ്ബതാ

**ഭായം ത**ഃ**ക്ഷ**ീണാത്രവാദുജ്വാ തിഷ്യത്തു ഉതലോകേ പരി\_ നിർവ്വത്യഭവന്തീതി ശഷ്യ

## അനാനം:\_

യാവചിലരുടെ ചിത്തം സപ്തുബോധിച്ചതാന് അളിലും സു പ്രതിഷ്ഠിതമായിരിക്കുന്നു, യാവചിലർ സ്വീകാരവേതമായ ത്വാ ഗത്തെ സ്വീകരിച്ചിരിക്കുന്നു, ക്ഷിണപാപന്മാരും തേജോമയന്മാരു മായ അവരാത്ര ഇഫലോകത്തിൽ നിവ്വാണപടം പ്രാവിച്ചവർ. (അവർ ഈ ജന്മത്തിൽ ക്ലേശനിവ്വാണം ലഭിച്ചവരായിട്ട്, ടേഹ ത്വാഗാനന്തരം നിപോധികമായ നിച്ചാണം പ്രാപികുന്നു.

# അരഹന്തവ ഉദ

സപ്ലമഃ

മൂലം 1.

ഗതലിനോവിസോകസ്സുവിപ്പമുത്തസ്സസബ്ബധി സബ്ബഗസ്ഥപ്പഹിണസ്സുപരിലാഹോനവിജ്ജതി

### അവയം

Q. @08\_

m) 68\_

ഗതഭഗിനോ,വിസോകസ്സസബ്ബധി വിപ്പമുത്തസ്സസബ്ബധന്ഥപ്പെഹീണസ്സ പരിലാഹൊനവിജ്ജതി

ഗതാല് പനഃവിശോകസ്വ. സവ്വധാ സിപ്രമുക്കസ്വസവ്വഗ്രന്ഥ പ്രധീണസ്വജനസ്വ പരിഭാഹഃനവിള്യതെഃ

## അന്ത: \_

പ്രാപ്വസ്ഥാനത്തെത്തിയവനും ശോങ്കരഹിതനും എല്ലാ പ്ര കാരത്തിലും മുക്തനും സകല ഗ്രന്ഥികളും നശിച്ചവനുമായ പു അഷനു യാതൊരു ടുഖവുമില്ല.

# മൂലം 🎖

ളയ്യുഞ്ജന്തി സതീമന്ത്രോ-നനികേതേരമന്തിതേ. ഹംസംവചല്ലലാഹിത്വാ-ഓകുലോകംജറാന്തിതേ. 8

#### **BUCU TOOM**

**₽**. ⊜o:-

തേ സതീമന്തോ ഉയ്യുഞ്ജന്തി നികേതേനംമന്തി പല്ലലംബിതചാഹംസാവതേ മാകമോകാജഹന്തി സം:-തേസ്മതിമന്തു ഉട്ടുഞ്ജന്തി നികേതേനമേന്തേ പല്പാലംഹിത്വാഹംസഇവതേ ഓകമോകംജഹന്തി

### അന്ത: ---

യാവചിലർ ഏകാഗ്രമനസ്സുകളായിട്ട്, ധമ്മാഭ്വാസത്തിൽ ഉട്ടുക്തമായിരിക്കുന്നു. നികേരത്തിൽ രമിക്കുന്നില്ല. ഹാസങ്ങ ഠം പല്പലത്തേ ഉപേക്ഷിക്കുന്നതുപോലെ ആ ബുലഭിക്ഷുകരം ഗ്രഹ (വാസ) ത്തെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നു.

## മൂലം 3.

യേസം സന്നിചയോ നത്ഥി, യേ പരിജ്ഞാതഭോജനാ സൂജ്ഞതോ അനിമിത്തോച, വിമോക്ഖോയസ്സഗോചരോ ആകാസേവസകന്താനം, ഗതിതേസം ഭരന്നയാ.

#### -:L000

Q: 60:\_

m10:\_

യേസം സന്നിചയോ നത്ഥി-യേപരി ജ്ഞാതഭോജനാ, സുജ്ഞ-തോണനിമിത്തോ-

തോണനിമിത്തോ – ചവിമോക്ബോയസ്സഗോച – നോ ജ്യകാസേ ശകന്താനംവതേസംഗതി –

രമുന്നുക

യേഷാംസന്നിചയഃ നാസ്തിയം ചരിജ്ഞാ

തഭേംജനാഃ ശുന്വതാത്രവഃ അ.. നിമിത്ത

ശച വിമോക്കാം യേഷാംഗോച\_ മുത്തുക

**ംഗം, ശകന്താനാമിവതേഷാംഗ** ഗതിദുരമ്പയാ

## **ഞന്ത:** —

യാവ ചിലക്ക് അത്ഥസഞ്ചയമില്ല. യാവ ചിലർ പരി ജ്ഞാനത്രയത്തോടുകുടി ഭോജനം ചെയ്യുന്നു. തുുന്നു രാഗദേച ഷരോഹങ്ങളുടെ അഭാവ) രൂപവും, അനിമിത്തവുമായ മോക്ഷം യാവ ചിലക്ക് ഗോചരമായിരിക്കുന്നു, ആകാശത്തിൽ പക്ഷി കളുടെ ഗതിപോലെ അവരേടെ ഗതി അറിവാൻ ശക്യമല്ല.

## മൂലം 4.

യസ്സാസവാപരിക്ക്വീണാ, ജോഹാരേ ച അനിസ്സിതോ സഞ്ജംതാഅനിമിത്തോച, വിമോക്ഖോയസ്സഗോചരോ ജൂകാസേവസകന്താനം, പടംതസ്സദുരന്നയം.

## **അന**പ: \_

Q: 80:\_ mo: യസ്സ അസവാ പരിക്ഖീണാ\_ യസ്വ്വ അംഗ്രവാദ (കാമാഭയദ) യോച പരിക്ഷിണാ ഞ്ഞഹാരേ അനിസ്സിതേ സു. യാശ്ചാ, ജ്യാഹാരേ അനി\_ ജ്ഞതോ സ്സ്പതം തുന്വതം അനിമിത്തശ്ച വിമോക്ഷഃ യ\_ അനിമിത്തോച വിമോക്ഷോ-യസ്സഗോ സ്ത്വ ഗോച ചരോ ആകാസേ സകുന്താ... രു ആകാശേശകന്താനാമി\_ ധംവിവ Q തസ്സപഭം ഭരന്നയം യധിചഭം ഭരധപയം

യവുച്ചും ദുന്നതം ——:നെപ്പുച്ചും ദുന്നതം

യാവനൊരുത്തെനു കാമാഭികളായ രോഗങ്ങൾം പ്രക്ഷീണങ്ങളായിരിക്കുന്നു, ഏതൊരുവൻ ആഹാരചതുഷ്യയത്താൽ വശീകരിക്കപ്പെടുന്നില്ല, തുനൃതാരൂപവം, അനിമിത്തവുമായ നിവ്വാണം ഏതൊരുവനു ഗോചരമായിരിക്കുന്നു, അപ്പകാരമുള്ളവരുടെ ഗതി ആകാശത്തിൽ പക്ഷികളുടെ ഗതിയെന്നവണ്ണം ഭർജ്ജെ യമാകുന്നു.

## മൂലം 5.

യസ്സിന്ദ്രിയാനി സമഥംഗതാനി അസ്റ്റായഥാസാവേിനാ സൂടന്താ പഹീനമാനസ്സ അനാസവസ്സ ഭേവാപിതസ്സപിഹയന്തിതാടിനോ,

#### അന്വ:---

മു: ഭാ: — സം: — സം: — സൂടന്താ അസ്സാ സാഫിനാ യ പ്രാ- യസ്വാത്രിയാണി ശമഥം ഗതാ യസ്യൂ ഇന്ദ്രിയാണി ശമഥം - ത്രാ ത്രാത്രാം) ഗതാനി

താളിനോ പഹീനമാന്സ്റ്റ അ

പ്രഹീണമാനസ്വ ഗതാഭിമാ... നാസവസ്സ് നസ്വ അനാത്ര തസ്സുടേവാപി പിമായന്തി വസ്വനിഷ്കുല്യഷസ്വ നസ്വ-**අ**ාග පො വഃ അപിസ്മഹയന്തി

അശ്വങ്ങൾം സാരഥിയാൽ നിയന്ത്രിതങ്ങളാകുന്നതുപോലെ യാതൊരവനാൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠം നിയമനം ചെയ്യപ്പെടുന്നു. അഭി മാനരഹിതനും കളങ്കഹീനനുമായ അ പ്വഷേന്റെ സ്ഥിതി ദേവന്മാർപോലും ആഗ്രാഥിക്കുന്നു.

# മൂലം 6.

പഠവീസമോനോ വിരജ്ഝതി,ഇന്ദ്രഖിലൂപമോ താടിസുബ്ബതോ രഹഭോവഅപേതകദ്ദമോ, സംസാരംനഭവന്തിതാദിനോ

### അനചയം.

## **⊘**\_: ⊜:-

താടിസുവ്വതോ പഠവീസമോ ഇന്ദ്രഖീ ലൂപമൊ, നോവിക്കു്ത്സതി അപേതകദ്ദമോഹദോവതോ ഭിനോ

സംസംസമവതി

## mo:-

താള്യകസ്യവ്രതഃപൃഥിവീസമു ഇന്ദ്രകീ ലോപമഃണവിരലുത ന ദ അപേതകർദ്രമദ ഫ്രദ 🜇 വ, താളൃശസ്വ ് സംസാരാഃ നഭവന്തി

# അന്ത: ..

അപ്രകാരം സുവ്രതനായ പുരുഷൻ പുഥിവിയേയോഇന്ദ്രകീ ലത്തേയോപോലെ ശുഭാശുഭങ്ങളിലും മാനാപമാനങ്ങളിലും സ മഭാവത്തോടും അന്താഗവിരാഗങ്ങൾം ഇല്ലാതെ പങ്കരഹിതമായ ഹുടംപോലെ നിമ്മലന്തം, ശാന്തനമായിരിക്കുന്തു. അപ്രകാരമുള്ള പ്രദേഹന പുനയ്ക്കുന്മം ഉണ്ടുകുകയില്ല. അവൻ പുനരാവത്തിശു ന്വമായ നിർവ്വാണപഭം പ്രാപിക്കുന്നു.

## മൂലം. 7

സന്താതസ്സമനാ ഫോതി — സന്താവാചാചകമ്മഞ്ച സമ്മടജ്ഞാവിമുത്തസ്സ,—ഉപസന്തസ്സതാഭിനോ

#### അന്വ:-

Q: 🙉:...

സമ്മുളജ്ഞാ വിമുത്തസ്സ ഉപ സന്തസ്സ

താളിനോ തസ്സ മനം സന്തം ഫോതി

വാചാച സന്താകമ്മം ച സന്തം ഹോതി mr:-

സമൃകുപ്പുജ്ഞയാവിമുക്കസൃ ഉപശാന്തസൃ

താഭ്രൂശസ്വ തസ്വ അർഹതഃ മനഃസത്വേതി

വാകപന്നതീ ഭവതീ, കമ്മച സത്വം ഭവതി

## അന്ത:----

സമൃക്യായാന്ത്താൽ വിമുക്തനും ഉപാമം പ്രാപിച്ചവന മായ വൃക്തിയുടെ ചിത്തം പ്രശാന്തമാകുന്നു. വാക്കും ശാന്തമാക നും. ഈവിയം കമ്മവും ശാന്തമായിത്തീന്നേം.

## മൂലം 8.

അസ്സലോൺകരാജ്ഞം പ\_സന്ധിമേരുടാചയോനരോ ഹതാവകാസോവന്താസോ\_സവേളത്തമപ്പോരിസോ

#### അനവ: —

Q: @):\_

mo:

യോനരോ അസ്സുക്കോ അകത്താത്രൂപ യാനാം അത്രയാ അക്രതായങ്ങ സന്ധിമേരളാ ചഹതാവകാസോ സന്ധിമേരളാ ചഹതാവകാശാ വന്താസോസവേളത്തമപോരി വാന്താശാസ്വാൽസവൈ ഉത്ത സോ , മപ്യപ്പേസ്വാൽ

#### അന:---

യാതൊരുപുഷൻ അനൃന്മാരുടെ കഥകളിൽ ത്രയേയില്ലാ തെയും നിവ്വാണതത്ഥത്തെ അറിഞ്ഞും സംസാരബന്ധത്തെ ചേരുച്ച്യം സത്തോ അസത്തോ ഭാവബന്ധങ്ങളിൽ നിന്ത് നിവ്വത്തനായിട്ടു സകല വാ സനകളേയും ഉന്മുഷനം ചെയ്തിരിക്കു ന്നു, ആ പുരുഷൻ ഉത്തമനാകുന്നു.

# മൂലം 9.

ഗാമേവായദിവാഴ് രജ്ഞനിന്നേവായദിവാഥലേ യത്ഥാരത്തോവിഹാന്തി തംഭൂമിാരാമണേയ്വകാ

#### ---: Lനത്ത

ഗാമേവായടിവാണരജ്ഞേനി ഗ്രാ നോവാ യഭിപാഥലേ യത്ഥ അരഹ യദ ന്തോ വിവാരന്തി തംഭ്രമിം രാമണേയ്യകം

ഗ്രാമേവായഭിവാ അരുണ്യേ നിമ്നേ യഭിവാസ്ഥലെയത്ര അർഹ ന്തു വിഹരന്തി സാ ഭ്രമ്ദ്രമണീയാ.

## അന്ത:\_

ഗ്രാമത്തിലോ അഥവാ വനാന്തത്തിലോ താഴ്നാ സ്ഥല ത്തോ ഉയന്നുഥലത്തോ ബുഗേശിഷൃന്മാർ എവിടെ വിഹദിക്കു ന്നു, അ സ്ഥലം രമണീയമാകന്നു.

## **q**: 10.

രമണീയാനി അരജ്ഞാനു, യത്ഥനമേതിജനോ വീതരാഗാരമിസ്സന്തി, നതേകാമഗവേസിനോ.

#### അനവയം.

Q: @:--

സം,— അരണ്വാനിരമണീയാനിയേഷ്ട

അരജ്ഞാനി രമണീയാനി-യത്ഥജനോ. നരമതി, വീതരാഗാരമിസ്സ ന്തി തേകാമ ഗവേസിനോനഃ

ജനോ നരമതേ തേഷുവീതരാഗുഃ രം സ്വന്തേ തേനഃ കാമഗവേഷിണഃ

### അനാ: —

അരണ്യങ്ങഠം രമണീയങ്ങഠം തന്നെ. ഏതൊന്നിൽ ജന സാമാന്യം രമിക്കുനില്ല, അവിടെ രാഗദേചഷികളില്ലാത്തവർ ര മിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ അവർ കാമാനേചഷികളല്ല.

# സഹസ്രവഗ്ഗഃ

## അവപ്പമു

## **Q**: 1.

സമസ്സമപിചേവാചാ അനത്ഥപടസംഹിതാ എകം അത്ഥപദംസേയ്യോ. യം സുതചം ഉപസമ്മതി

## അനചയം.

**Q**: **©**0:\_\_\_ mo:\_

അനത്ഥപടസംഹിതാവാചാ അനത്ഥപടസംഹിതാവാചാ

സേയ്യോ

യം സുതചാ ഉപസമ്മതി

സഹസ്സമപി സഹസ്രമപി പേസിയാ, അത്ഥപദം ുളകം ചേൽസുതഥാപി ഏകം അത്ഥ പടം ത്രേയം യൽ ശ്രുത്വാ ഉപശാമ്വതി

## :enoco:...

നിരർത്ഥപടങ്ങാം ചേന്ന സഹന്ദ്രം വാകൃങ്ങളേക്കാരം അ ർത്ഥപൂണ്ണമായ ഒരു വാക്കു തന്നെയാണു ത്രേഷ്ഠമായിട്ടുള്ളത്ല്. എന്തെന്നാൽ അതു കേട്ടാൽ ലോകം സമാശചസിക്കം.

# മൂലം 2.

സഹസ്സമപി ചേഗാഥാ അനത്ഥ പദസംഹിതാ എകം ഗാഥാപഭംസേയ്യോ യാനുത്വാ ഉചസമ്മതി

## @YO: \_\_\_

**නු:** ලා: \_\_\_\_

m'o:\_\_\_

അനത്ഥുപദനംഹി മാഗാഥാ സഹസ്സമപി

ചേ, ഏകം ഗാഥാപഭം സേ യ്യോ.

യം സുതചാ ഉപസമമതി

അനർത്ഥപടസംഹിതാഗാഥാ സമസ്രമപി േചേൽന്വും തഥാചി ഏകം ഗാ

ഥാപടം ശ്രേത്ത യൽശ്രുത്വാ ജന**ഃ ഉപശാമ്വതി.** 

#### ത്തന്ത: ...

നിരർത്ഥപടങ്ങാം ചേത്തുന്നും കന്നെ സഹസ്രം ഗാഥക ളേക്കാഗം ജനസാമാന്വത്തിനു ശാന്തിയേയും സമാധാനത്തേയും നഠംകുന്ന ഒരു ഗാഥാപദമത്രെ ഉത്തമം.

# Q: 3, 4.

യോപഗാഥാ സതംഭാസേ — അനത്ഥപദസംഹിതാ ഏകംധമ്മപദം സേയ്യോ—യം സുതപാ ഉപസമ്മതി യോസഹസ്സം സഹസ്സേന, സങ്ഗാമേമാനസേജിനെ എകഞ്ചുജേയ്യമത്താനം, സവേസങ്ഗാമജ്ജത്തമോ

### ക്കവ-

| <b>්</b> . මා:_       | mo:-                     |
|-----------------------|--------------------------|
| യോച അനത്ഥപടസംഹിതാ     | യുപ അനത്ഥപടസംഹിതാ        |
| ഗാഥാ                  | ഗാഥാ                     |
| സതംഭാസേ തസ്സഹ്യകംധമ്മ | ശതംഭാഷേത തസ്വാഏകംഗമ്മം   |
| പ്ര                   | പടം ശ്രേയ:               |
| യം സൃതചാ ഉപസമ്മതി തം  | യൻത്രുതചാ ഉചശാമൃതി       |
| സേയ്യോ                |                          |
| യോസങ്ഗാമെ സഹസ്റ്റേന   | യു സംഗ്രാമെ സഹസ്രേണ      |
| സമസ്രം                | ഗുണിതം സഹസ്രം            |
| മാനുന്നേജിനേ, യോ ഏകമ  | മാനുപ്പാൻ ജമ്പേൽ യശ്ച ഏക |
| ത്താനാം               | മാ <b>തമ</b> ാനം         |
| ജേയ്യംസഭവസംഗാമജൂത്തമൊ | ജയേൽ സവൈ സംഗ്രാമജേ നൃ-   |
|                       | ണാമുത്തമഃ                |

## അന്ത: ---

അനത്ഥപടങ്ങൾം ചേന്ന അസംഖ്യം ഗാഥകളെ അപേ ക്ഷിച്ച് ഏതൊന്നു കേട്ടാൽ മനഃശാന്തിയുണ്ടാകുമോം, അപ്രകാമേ ള്ള ഒരു ധമ്മവചനമത്രേ ശ്രേഷ്ഠമായിട്ടുള്ളത്. യുറേത്തിൽ ഒരാൾ പരസഹസ്രം ജനങ്ങളെ ജയിക്കുന്നു. ഒരുവൻ സ്വന്തം മനസ്സി നേയും ജയിക്കുന്നു. അവൻ സാഗ്രാമംജതാക്കളിൽ വച്ച് ഉത്തമ നാകുന്നു.

# geio 5, 6.

അത്താഹവേജിതം സേയ്യോ, യാചായം ഇതാവെജാ അത്തഭന്തസ്സപോസസ്സ്, നിച്ചാ സഞ്ജതചാരിനോ നേറ്റവ ദേവോ നഗന്ധവ്വോ, നമാരോ സഹുബ്രഹ്മുനാ ജിതം അപിജിതംകയിരാ, തഥാ ത്രപസ്സ ജന്തുനോ.

#### അഥവയം

000:--മു: ഭാ:----യാചായം ഇതരാപജാ ജിതോ യാപേയം ഈതാ പ്രജാ, ജിതഃ **ആ**ത്മാവൈ അത്താവേ! സേയ്യോ അത്തദന്തസ്സ നിച്ചം ത്രേയാൻ; ഭാന്താത്മനഃ നിത്വം സഞ്ജതചാരി സംയത ചാ ധോ യനാ രുപ്നുജന്തുനോ രിണഃ തഥാ ത്രാചസ്വജന്തേ.ഃ പുരുഷസു പോസസ്റ്റ ജിതം (ജയം) നൈവദേപോപ ജിതംനേവദേവോഅപജിതം ജിതം കുയ്യാൽ കയിമാ ന ഗന്ധവ്വാദ് നബ്രഹ്മണാസഹ നഗന്ധൂവോനബ്രഹ്മുനാസഹ മാന്ദച

## അനു:----

മാരോ

സംമാന്വുജനത്തെ ജയിക്കുന്നതിനേക്കാഠം അത്രമജയമത്രെ ശ്രേഷ്ഠമായിട്ടുള്ളത്ര്. മനോജയത്താൽ സ്വഭാവസംയമം സിദ്ധി ച്ചിട്ടുള്ള മനുഷ്യനെ പരാജിതനാക്കാൻ ദേവഗന്ധവ്വാദികളോ ബ്രഹ്മാവോ മാര്നൊ ശക്തനാകുന്നില്ല.

## മൂലം 7.

മാസേമാസേസ്ഥാസ്സേന, യോയജേഥ സതംസമം എകഞ്ചഭാവിതത്താനം മൂഹുത്തുമപിപൂജയെ സായേവപൂജനം സേയ്യോ, യഞ്ചോസ്സസതം ഹുതം

#### അനച:\_

സം\_\_ **වූ: ළ**ා:\_ യോ സതം സമംമാസേമാസ്റ്റേ യം ശതം സമാം മാസേ മാസേ സഹസ്രേണ സഹസ്സേന യജേഥ, യോച ഏകംഭാവിത യജേത, യശ്ചാഏകം ഭാവിതാ മുഹുത്തമചി ,പൂജയെ യരേച്ചേ മുഹൂത്തമപി പൂജയേൽ; യത് വസ്റ്റസതം ചേൽവഷ്ശതം ത്ത്യംഗ്നാതേവ നീജധാപേത്രോ തയാം ഗ്നാഏവന് ജധാര്യേത സി ത്തനം:-

പ്രതിമാസം ബഹുസഹസ്രം ധനം വ്വയം ചെയ്ത് ഒരു ശ

തവർഷക്കാലം ജയിക്കുന്നതിലും ഉൽകൃഷ്ടമായിട്ടുള്ളതു്. ആത്മഭാ വനകൊണ്ടു വിശുദ്ധനായ ഒരു പുണ്യാത്മാവിനെ ഒരു നിമിഷ നേരം പൂജിക്കുകയാകുന്നു.

# മൂലം 8.

യോചവസ്സുസതം ജന്തു, അഗ്ഗിംപ**്രിചരേവനേ** ഏകഞ്ചഭാവിതത്താനം, മുഹുത്തമപിപൂജയേ യാസേവപൂജനാസേയ്യോ, യഞ്ചേവസ്സുസതം ഹുതം

## അനച:-

മൂലഭാ:-

mo:

യോചജന്തുവനെ അഗ്ഗിംവസ്സ സതം

പരിചരേ,ഭാവിത ഞാനം ഏകംമുഹുത്തമപിപൂജയേ, യഞ്ചേവസ്സസതംഹുതം സായേവപൂജനാസേയ്യോ. യശ്ചജന്തും വനെ അഗ്നിംവഷശ

പരിചരേൽ,അപാശ്ച കോപിഭാവി താത്മാനം ഏകംമുഹുത്തമാപിപ്പ ജയേൽ,യൽവഷ്ശതം ഹൃതംസൈചപൂജനാശ്യേയസീ.

#### ത്താനം: ---

ഒരുവൻ വളരെക്കാലം വനത്തി**ൽ**വച്ച് അഗ്നിഹേത്രംചെ യ്യകയും, അവൻതന്നെ വേറൊരിടത്ത്ര് ധമ്മനിഷ്ഠനായ ഒരുവ നേ അല്പസമയം പൂജിക്കയും ചെയ്യുന്നു, ഇവ രണ്ടിൽ സാധുപൂ ജ തുലോം ത്രേഷ്ഠമാകുന്നു.

# മൂ: 9:

യംകിഞ്ചിയിട്**റാച ഹുത**ഞ്ചലോകേ സംവച്ഛരായജേഥ പ**ഞ്ഞ്ജപേക്** ഖോ സ വ്വനചിതംനചതുഭാഗമേതി അഭിവാടനാ ഉള്ളുഗതേസുസേയ്യോ.

## അഥവരം

Øg: ∰0; —

mo: \_\_\_

പുഞ്ജപേക്ബോലോകെ യംകിഞ്ചിയിട്ഠാവഹുതം വസംവച്ഛരായജേഥ പുണ്യാപേക്കുലോ കെയൽകിഞ്ചിർഇഷ്ടം വാഹുതംവാസംവത്സമം സവ്വനചിതംനചതുഭാഗ മേതി,ഉള്ളൂഗതേസു അഭിവാടന:സോയ്യാ. യജേത,സവമപിതൽ നച്യൂർഭാഗമേതി<sub>ല്</sub>ള്ള ഗതാനാംഅഭിവാദനാശ്രേ യസീ

## അന്ത:\_

പുണ്യമിച്ചൂിക്കുന്നവൻ ഏതെങ്കിലും യാഗഹോമാദിക**ാ** ഒരു വതസം അനുഷ്ഠിക്കുന്നു. അതു് സാധപൂജയുടെ ചതുത്ഥാംശ മായ പുണ്യത്തേപ്പോലും പ്രഭാനംചെയ്യുന്നില്ല; സൽപ്രവേദ്ധന്മാരു ടെ അഭിവാദനം അതൃന്താ ത്രേയസ്സാകുന്നു.

മൂലം ഫം

അഭിവാടനസീലിസ്സ നിച്ചംവലാചചായുനോ ചത്താരോ ധമ്മാവസ്സന്ത് ബലം.

## അനച:-

්ය: මා:\_

mo:-

അഭിവാഭന സീലിസ്സ നിച്ചാ വലാപപായിനോ ആയു വണ്ണോ സഖം ബലാ ഇതി ചത്താരോ ധമ്മാ വഡ്ഡന്തി അഭിവാദനശീലസ്വന) ത്വംവുട്യാപചായിന്ദ അയും വണ്ണാ സുഖം, ബലം ഇതി ചത്വാരോ ധമ്മം വർദ്യാത്തം.

## അന്ത:---

വിനയസ്പഭാവനായും വൃദ്ധോപസേവിയായുമിരിക്കുന്ന മ അഷ്വന് അയുസ്സ്, വണ്ണം സുഖം, ബലം ഇവ വർദ്ധിക്കുന്നു.

# മൂലം 11.

യോചവസ്സ സതം ജീവേ മുസ്സീലോ അൻമാഹിതോ ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ സീലവന്തസ്സത്ധായിനോ

#### അനചയം.

**වු: ඡා**:-

യോടുസ്സിലോ അസമാഹിതോ വസ്സസതം ജീവേ, സീലവ ന്തസ്സഝായിനോ ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ. mo:-

യു മുശ്ശീലു അസമാഹിതു വഷശതം ജീവേൽ, തസൃജീവിതാൽ ശീല വതുധ്യായിനു ഏകാഹം ജീവിതം ശ്രേയു

#### അന: ---

• അരോരവൻ ചാരിത്രശുള്ളിയില്ലാതെയും മനസ്സായമമില്ലാ തെയും നൂറു വത്സാം ജീവിക്കുന്നു, അവന്റെ ജീവിതത്തേക്കാരം ഉൽകൃഷ്ടമായിട്ടുള്ളതു് ചാരിത്രമുള്ളവനും ധ്വാനശീലനുമായ പുര ഷന്റെ ഒരു ഭിവസത്തെ ജീവിതമാകുന്നു.

# മൂലം 12.

യോചവസ്സ സതം ജീവേ മുപ്പുള്ളതാ അസമാഹിതോ ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ പജ്ഞാവന്തസ്സ ഝായിനോ

#### അനച: ---

**යු: ප**ා:---

യോ ടുപ്പുള്ള അം അസ്സമാഹിതോ വസ്സന്തം ജീവേ, പജ്ഞാ വന്തസ്സ ഝായിനോ ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ. mo:-

യുടുഷ്പ്രജ്ഞു അസമാ ഹിതുസൻ വർഷശതം ജീവേൽ, തസ്വജീവിതാൽ പ്രജ്ഞാവതുധ്യായിനു ഏകാഹംജീവിതം ശ്രേയു

## @YOMO: ---

**ആ**രെ അവൻ പ്രജ്ഞാഹീനനായും മനസ്സായമരഹിതനാ യും വളരെക്കാലം ജീവിക്കുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള പുരുഷന്റെ ജീവി തത്തെ അപേക്ഷിച്ചു പ്രജ്ഞാവാനും ധ്വാനപാരായണനമായ വു ക്തിയുടെ ഒരു ഭിവസത്തെ ജീവിതം ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു.

# മൂലം 13.

യോചവസ്സസതം ജീവേ കുസീതോ ഹീന വീരിയോ ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ വീരിയ മാരഭതോ ഒല്ഹം.

#### അനച:----

മു: ഭാ:--

സം:\_`

യോ കുസീതോ ഹിനവീറിയോ വസ്സസതം ജീവേ, ടല്ഹം വീറിയം ആാഭതോ ഏകാ ഹം ജീവിതം സേയ്യോ. യു കസീലു ഹിനവിയ്യു വർഷശതം ജീവേൽ, ദ്രയം വീയ്യമാരഭമാണസ്വ ഏകാ ഹം ജീവിതം ശ്രേയു

#### ത്തനാ:\_

അലസനും ഹീനവീത്തനമായിട്ടു നൂറു വർഷം ജീവി കുന്നവ നെറെ ജീവിതത്തേക്കാഠം വീത്ത്വാർഡൃത്തോടുകൂടി ഒരു ദിവസം ജീവിക്കുനവന്റെ ജീവിതം ഉത്തമമാകുന്നു.

# a: 14.

യോചവസ്സ സതം ജീവേ അപസ്സം ഉദയ വ്വയം, ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ പസ്സതോ ഉദയ വ്വയം.

#### അനച:\_

മു: ഭാ\_

യോച ഉദയവ്വായ അപ സ്സം വസ്സസതം ജീവേ (തസ്മാര്) ഉദയവ്വായം പസ്സതോ ഏകാഹം ജീ വിതം സേയ്യോ. mo:-

യമ്പ ഉടയവ്വയെ അപ ശ്വൻ വർഷശതം ജീവേൽ തസ്വജീവിതാൽ ഉടയവ്വ യമ്പ ഉടയവ്വയെ അപ വിതം ത്രേയം

### ത്തന്ത:\_

ആരോരവൻ ഉദയവ്യയങ്ങളെ -- ജനനമരണങ്ങള -- വിചാ രിക്കാതെ -- അറിയാതെ -- ബഹുകാലം ജീവിക്കുന്നു, അവന്റെ ജീ വിതത്തേക്കാഗ ആള്യനാട്ഗിയായ പുരേഷന്റെ ഒരു ഭിവസത്തെ ജീവിതം ശ്രേയസ്തരമാകുന്നു.

## a: 15.

യോചവസ്സസതംജീവേ അപസ്സംഅമതം പദം ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ പസ്സതോ അമതം പടം.

#### അനച:

**නු: ළ**ා:

mo.

യോചഅമതാപടം അപസ്സംവസ്സ സതംജീവേ അമതംപടംപസ്സതോ ഏകാഹം ജീവിതം സേയ്യോ.

യശ്ചങ്ങമുതാപടം അചശ്വൻ വഷശതംജീവേൽ,തസ്വ ജീവിതാൽ അമൃതം പദംപശ്വതഃ ഏകാഹം ജീവിതാ ത്രേയം

### ത്തന്ത: ---

ത്തുരൊരുവൻ അമൃതപടത്തെ-നിർവ്വാണത്തേ- ദശിക്കാതെ ന്തുുവത്സരം ജീവിക്കുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള ജീവിതത്തേക്കാഠം നിർ വ്വാണപഭം ദശിച്ചപുരുഷ്കൺറ ഒരു ദിവ സത്തേ ജീവിതമത്രേ **ഉൽക്കൃ**ഷ്പമാകുന്നതു്.

# **2**: 16.

യോചവസ്സസതംജീവേ അപസ്സം ധമ്മ മുത്തമം ഏകാഹം ജീവിതംസേയ്യോ പസ്സതോ ധമ്മ മുത്തമം.

#### അനച: ---

**නු: ළ**ා.

സാ: --

യോചഉത്തമധേമ്മ അ പസ്സംവസ്സസതംജീവേ യമ്മംഉത്തമംപസ്സതോ

യശ്ചധമ്മംഉത്തമംഅപ**ശ്വൻ** വഷ്ശതംജീവേൽ,തസ്വ ജീവിതാൽഉത്തമംധമ്മാപ ഏകാഹം ജീവിതംസേയ്യോ ശ്വതഃഏകാഹം ജീവിതംത്രേയഃ

@1000:-

ഏതൊരു പുരുഷൻ ഉത്തമമായ ധമ്മത്തേ ബുലാടേവനാൽ പ്രടശ്വതമായ ധമ്മമാഗ്റ്റുംത്ത-അറിയാതെ ബഹുകാലം ജീവിക്കു ന്നു. അവൻറ അപ്രകാരമുള്ള ജീവിതത്തേക്കാരം, ഉത്തമമായ ധ മ്മാ ഗ്രഹിച്ചിട്ടുള്ള പുരുഷന്റെ ഒരു ടിവസത്തേ ജീവിതമത്രേ ത്രേഷ്ഠമാകുന്നത്

# പാപവശ്ശ:

നവമഃ

**q**: 1.

അഭിത്ഥരേഥ കല്വാണേ പാപാമിത്തം നിവാായേ ഒന്ധാഹികടോതോ പുഞ്ജാ പാപസ്തിംമെതീമനോ

#### -: പനത്ത

കല്യാണേങ്ങിതഥരേഥ, പാപാചിത്തംനിവാരയു

ടന്ധംപുഞ്ജംകരോതോ മനോപാപസ്മിരമേതിഹി mo: -

കല്യാണേങ്ങളിത്വരേത, ചാപാൽചിത്താനിവാരയേൽ തന്ദ്രിതാപുണ്യാകർവ്വതഃ മനഃപാപോമതേ മറി.

## ത്തനു: ---

സൽക്കമ്മങ്ങളിൽ സത്വരനാകുക. പാപകമ്മങ്ങളിൽ നി ന്നു മനസ്സിനേ പിന്തിരിക്കുക. അലസന.യിട്ടു പുണൃകമ്മം ചെ യ്യുന്നവൻറെ മനസ്സ് പാപാചരണത്തിൽ തല്പാമാകും.

2: 2

പാപഞ്ചേപുറിസോകയിരാ നതംകയിരാ പുനപ്പനം നതമ്ഹി മമന്ദം കയിരാഥ ദുകബോ പാപസ്സ ഉച്ചുയോ.

### അനച:

**යු: ය**ැ.\_

പാപഞ്ചേപുരിസോകയിരാ നതംപനപ്പനംകയിരാ, തഹ്ഹിഛന്ദം നകയിരാഥ പാപസ്സ ഉച്ചയോടുക്ഷോ mo:—

പാപ*ധ*ിഉദ്വമം ഭുബഃ അ**റ്റായ**,വ**യം** പ്രാജ്യ**യ** ബ്രാപ്രേയ നൃക്ക്വത

#### അനം: ----

പ്യപ്പോർ പാപം ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ അതിനെ വീണ്ടും വീ ണട്ടം ചെയ്യുനിടയാകരുത്ത്. ആ പാപപ്രവൃത്തിയിൽ ആസക്തിവ രുത്തരുത്ത്. പാപത്തിന്റെ വർജാന ടുംഖകരമാകുന്നു. അത്ര് ഇഹ പരങ്ങളിൽ ദുംഖപ്രഭമാകുന്നു.

**યુ: 3**.

**ധി**ബോപി**ഷ്ട്ഡി**ച്ചിരോ യരു സ്വായദ്രാഴത്വമാന എങ്ങള്ളോപ്പെയ്പ്പനം പിങ്ങള്ളോപ്പിലെസാഴത്വറ

#### **അന**്വ: \_\_\_

**යු: ළ**ා:\_\_\_

No:\_\_\_

പിക്കു ഗള് പ്പിതോഗ്യമോ ഏധംപിനപ്പിധംകുത്വരാഥ പിക്കുഞ്ഞുപ്രിസോകയിരാഥ

പുണ്യത്തുൽപുരുഷ്യ കുമ്മാൽ,തൽ:പുന:പുന:കു മുതൽ,തസ്തിൻഛന്ദ്രംകുമ്മൽ പുണ്യസ്തുള്ള പുരുത്തി

#### അന്ത:

പുരുപ്പൻ പുണ്യകമ്മാ ചെയ്യുന്നുവെങ്കിൽ അതു വീണ്ടും വി ണടും ചെയ്യണാ. അതിൽ അഭിയപി വരുത്തണം. എന്നെന്നാൽ പുണ്യസഞ്ചയം ഇഹപരങ്ങളിയ സുഖകരമാകുന്നു.

## Q: 4.

പംപോപിചസ്സുതിക്യോ യാവപ്പംനപച്ചതി യഓപപച്ചതീചാപം അഥപാപോപാനിപസ്സതി. 5 കേരോപിചസ്സുതിചാപം യാവക്രോനപ്ച്ചതി

യഭാചചച്ചതിഭദ്രം അഥദ്രേണിപസ്സതി

#### അനചയം.

**්** මො:⊸

യാവ പാപം നപച്ചതി പാ പോപിള്യം പസ്സതി; യഭാച പാപം പച്ചതി അഥവാ പാ പോപാപാനി പസ്സതി യാവ ളോ നപച്ചതി ളേളാപി പാ പം പസ്സതി യഭാ ചളേം പ ച്ചതി അഥ ളേളാ ളേദ്രണി പ സ്സതി. Mo:-

യാവൽ പാപംന പച്ചതേ, താവൽ പാപോപി ആം പ ശൃതി, യഭ, ചപാപം പച്ച തെ അഥ പാപഃ പാപാനി പശ്യതി

യാവൽ ഭദ്രം നപച്ചുതേ താവൽ ഭദ്രഃ പാപം പശ്യ തി യഭാ ചഭദ്രം പച്ചുതെ, ഭ ദ്രോ ഭദ്രാണി പശ്വതി.

## അന<u>ം:</u>\_\_\_

ഒരുവനാൽ ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പാപകമ്മം എപ്പോഠംവരെ ഫലത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നുവെ അപ്പോഠംവരെ പാപ കൃത്തായ പുരുഷൻ സുഖത്തേക്കാണും. എപ്പോഠം പാപം ഫല ത്തേ പ്രഭാനം ചെയ്യുന്നുവോ അപ്പോഠം മുതൽ അവൻ അമംഗള ത്തേക്കാണുന്നു. പുണ്യകമ്മം ഏതൊരു സമയം വരെ ഫലത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യുന്നില്ലയോ അതുവരെ സജ്ജനംഅതുളും കാണം. എന്നാൽ എപ്പോഠം മുതൽ പുണ്യകമ്മം ഫലത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യുന്നുവോ അപ്പോഠം മുതൽ അവൻ (സഞ്ജനം) ശോഭനമായ ഫലമനുഭവിക്കുന്നു.—മംഗളത്തെ കാണുന്നു.

## മൂലം 6.

മാവമഞ്ജേഥപാപസ്സ നമന്തം ആഗമിസ്സതി, ഉഭവിന്ദുനിപാതേന ഉദകംഭോപി പൂരതി ബാലോപൂരതി പാപസ്സ ഥോകഥോകമ്പി ആചിനം

#### അന്ഥയം.

മു: ഭാ:\_

മന്തം ന ആഗമിസ്റ്റതി ഇതി പാപം മാ അവമഞ്ജേഥം ഉ ഭവിന്ദ്ര നിപാതേന ഉദകംഭോ mo:\_

മാംതൽ ന ജൈഗമിഷ്യത്തിതിം പാപം മാ അവമന്വേത, ഉട ബിന്ദു നിപാതേന ഉടകംഭം ചിപൂരതി, ഥോകഥോ കമ്പി പാപം ആചിനം ബാലോ പൂ രതി.

അപിപൂയ്യതെ, തഥാ സ്തോ കം സ്തോകമചി പാചം അ ചിനചൻ ബാലഃ പൂയ്യതെ.

#### അന്ത: ---

പാപം എന്നേ സമീപിക്കയില്ലെന്നു കരുതി പാപത്തേ അവഗണിക്കുത്തു്. ജലബിന്ദുകാരം വീണ്റ് വലിയ കുടങ്ങരം പോലും നിറയുന്നു. അതുപോലെ അല്ലാല്പമായിട്ട് പാപമാജ്ജിക്കു ന്ന മനുഷ്യൻ പാപത്തായ പൂണ്ണനായിത്തിരുന്നു.

## മൂലം 7.

മാവമഞ്ജേഥപുഞ്ജസ്സ നമന്തം ആഗമിസ്സതി ഉദവിന്ദുനിപാതേന ഉദകംഭോപി പൂരതി ധീരോ പൂരതി പുഞ്ജസ്സ് ഥോകഥോ കമ്പി ആചിനം.

#### അനാചയം.

## മു: ഭാ:\_

mo:\_

മം തം ന ആനമിസ്റ്റതു ഇതി പുഞ്ജം മാ അവമഞ്ജേഥ, ഉദ വിന്ദു നിപാതേന ഉദ കംഭോ പി പൂരതി തഥാഥോ കഥോ കമ്പിപുഞ്ജം ആചിനം ധീരോ പുരതി.

മാം തൽ ന ആഗമിഷ്യതി ഇതി പുണ്യം മാ അവമന്യേ ത; ഉദബിന്ദു നിപാതേന ഉദകംഭാ അപിപൂയ്യതേ, ത ഥാ സ്കോകം സ്കോകമപി പു ണൃമാചിമ്പൻ ധീരാ പൂയ്യ തെ.

#### **അന: —**

അല്പമാത്രമായ പുണ്യം ചെയ്താൽ യാതൊരു ഫലവുമുണ്ടാക യില്ലെന്നു വിചാരിച്ച് ഒരുത്തുരും പുണ്യത്തെ അവഹേളികരുള്. ബിന്ദുകളായി വീഴുന്ന ജലം ഘടത്തേ പുണ്ണമാക്കാൻ പുള്വപ്പമാ കുന്നതുപോലെ അല്പാല്പമായി പുണ്യമാർജ്ജിച്ചാലും ബുജിമാൻ പുണ്യത്താൻ പരിപൂണ്ണനായി ഭവിക്കും. **2**: 8.

വാണിജോവഭയംമഗ്ഗം അപ്പസത്ഥോമഹദ്ധനോ വിസംജീവിതുകാമോവ പാപാനിപരിവജ്ജയേ.

## അനച: —

**යු**; ෂා:

ഭയംമഗ്ഗംഅപ്പസത്ഥോ മഹഭാനോവാണിജോ വവിസംജീവിതുകാമോ വപാപംനിചരിവജ്ജയേ. സം: — ഭയം — വിപസങ്കലം — മാ ഗ്ഗംഅല്പസംർത്ഥ: മഹാധന വണികുളവ,വിഷംജീവി തുകാമളവ — പാപാനിപരിവ ജ്ജയേൽ.

## അന്ദാ:\_

ധാരാളം ദ്രവ്വമുണ്ടായിരിക്കയും കൂട്ടുകാർ കുറവായിരിക്കയും ചെയ്താൽ വണിക്കും ആചത്തുള്ള മാർഗ്ഗത്തെയും ജീവിക്കാനിച്ഛയു ള്ള മനുഷ്യൻ വിഷത്തെയും എപ്രകാരം ഉപേക്ഷിക്കുമോ അപ്ര കാരം പണ്ഡിതൻ പാപകമ്മത്തെ പാർത്വജിക്കുന്നു.

**ટ્યુ:** 9.

പാണിമ്ഹിചേവണോനാസ്സ നാത്യപാണിനാവിസം നാബ്ബണംവിസമനേചതി നഥിപാപംഅകവ്വതോ.

## അനച:----

**නු: ෂා:**\_

അസ്റ്റപാണിമ്ഹിവണോ നചേപാണിനാവിസം ഹരേയ്യ;ങ്ങവ്വണംവി സംനങ്ങനേചതിങ്കുമ്മ്യത്ത

പ:പംനത്ഥി

mo: ---

അസ്വചാണെയവ്യന്നോ നചേൽസ്വാൽതതോയം പാണിനാവിഷംഹരേൽ; അവ്രണംവിഷംന അനേചതി തഥാഅകുവതംചാപംനാസ്ക്രീ

#### അന:\_

കയ്യിൽ മുറിവു് ഇപ്പെങ്കിൽ ആ കൈകൊണ്ട് വിഷത്തെ യും എടുക്കാൻ കഴിയും. മുറിപ്പെടാത്ത മനുഷ്യനെ വിഷം എ പ്രകാരം ബാധിക്കാതിരിക്കുന്നുവോ അപ്രകാരം പാപം ചെയ്യാത്ത മനുഷ്യനെ പാപവം ബാധിക്കുന്നില്ല.

## മലം 10.

യോ അപ്പുട്ട് സ്റ്റ നസ്സെ മുസ്സതി സുലാസ്സ് പോനസ്സ അനങ്ഗണസ്സ്, തമേവബാലം പച്ചേതിചാപം സുഖൂമോ രജോ പടിവാതംവ ഖിത്തോ.

#### *അ*ധ⊐:−

മു: ഭാ:\_

യോ അപ്പുട്ട് സ്റ്റ നരസ്സ

സജാസ്സ് അനങ്ഗണസ്സ്പോ സസ്സ് ടുസ്സതി, തമേവബാലം പടിവാതം ഖിത്തോ സുഖ, മോ രജോവപാപം പച്ചേതി mo:-

നും അപ്പിടുഷ്ടാന നഗാത തുപ്പായ അനങ്ഗായപ്പുന്മ ഷായ മുഷ്യതി, തമേവബാ ലം പ്രതിവാതം ക്ഷിപ്പം ധീഴുപ്പാളങ്ങളുവചാപം

പ്രത്വേതി

#### അനു: ---

ഏതൊരു മൂർഖൻ നിർദ്ദോഷനും പഴിതുള്കാനുമായ നിമ്മ ലാത്മാവിനെ ദുഷിക്കുന്നുവേം, അവനെ കാററടിക്കുന്നതി**ൻ**റ എതിർവശത്തേക്കു പാറുന്ന സൂക്ഷ്യധുളികളെന്നപോലെ, പാപം അനുഗമിക്കുന്നു.

## മൂലം 11.

ഗബ്ഭമേകേ ഉപ്പജ്ജന്തി നിരയം പാപകമ്മിനോ സ്റ്റം സൃഗതിനോയന്തി പര്ന്നിവ്വന്തി അനാസവാ

## അനച:

**ටු: ඦා:**\_

ഏകേഗബ്ഭം ഉപ്പജ്ജന്തി പാചകമ്മിനോനിയെം യന്തി,സുഗതിനോ സജാ യന്തിഅനാസവാപരിനിവൃന്തി. avo:\_

ഏകേഗർഭം ഉപപദ്വന്ത ചാപകമ്മിണുനിയോ യാന്ത**ി**സ്യാതയുന്നുള്ളം, അനാസവാദപരിനിവാതി.

## അനത:--

ചിലർ വീണ്ടും ഗർഭത്തിൽ ജനിക്കുന്നു. പാപകമ്മികളായ മററു ചിലർ നരകം പ്രാപിക്കുന്നു. പുണ്യവാന്മാർ സ്വഗ്ഗത്തെയും വിഷ്യവാസനാഹീനന്മാർ നിവ്വാണത്തെയും പ്രാപിക്കുന്നു.

## മൂലം: 18.

ന അന്തലിൿപോനസമുദ്രമജ് ത്ഡേ ന പവ്വതാനം വിവാംപവിസ്സ ന വിജ്ജതീസോജഗതിപ്പദേസോ യത്ഥട്ഠിതോമുഞ്ചേയ്യപാപകമ്മാ.

## ല:∟നഅ

നങ്ങനുലികവേന സമുദ്രമജ്ത്ഡോപാവ്വ താനംവിവരംപവിസ്സ ജഗതിസോപ്പദേസോ നവിജ്ജതീയത്ഥട് റിതോ ജനോപാപകമ്മാമുഞ്ചേയ്യ. സം:-

നങ്ങനുരീക്ഷേറാ സമുദ്രമദ്ധ്വേനപവ് താനാംവിവരംപ്രവിശ്യ ജഗതിസപ്രദേശോ നവിള്വതെയത്രസ്ഥിതം പാപകമ്മണഃമുച്ചതെ.

#### ത്തനം: ----

അന്തരീക്ഷമോ, സമുദ്രമോ, പവ്വതഗുഹയോ ഒന്നും പാപ കമ്മങ്ങളിൽനിന്ന് മോചനം ലഭിക്കുന്നതിനുള്ള രക്ഷാസ്ഥാന മായി ലോകത്തിൽ അറിയപ്പെടുന്നില്ല.

## മു: 13.

നങ്ങനുലിക്ഖേ നസമുദ്ദമജ്ഝേ ന പവ്വതാനം വിവദം പവിസ്സ ന വിജ്ജതീസോ ജഗതിപ്പുഭേസോ യത്ഥട്ഠിതം നപ്പസമേഥമച്ച

## അനച: —

മൂ: ഭാ:---

സം: ---

ന അന്തലിക്ഖേ ന സമുദ്ദ മജ്ത്ഡേ ന പവ്വതാനം വി ന അന്ത**ീക്ഷേ ന സമു**ദ്രമ ച്യോന പർ വതാനാം വിവരം വരം പവിസ്സ്, ജഗതി സോ പ്രദേസോന വിജ്ജതീ യ ത്ഥട'ഠിതം മച്ച<sub>ം</sub> ന പ്ര സ ഹേ ഗ പ്രവിശ്വ, ജഗതി സ പ്രദേ ശോ നവിദ്വതെ യത്രസ്ഥിതം മൃത്വു: ന പ്രസഹേത. •

#### അന്ത: —

അന്തരീക്ഷമോ സമുദ്രമല്യുമോ പർവതഗുഹകളോ ഒന്നും മനുഷ്യനേ മൃത്യ ആക്രചിക്കാതിരിക്കുന്നതിനുള്ള സ്ഥലമായിട്ട് ലോകത്തിൽ അറിയപ്പെടുന്നില്ല.

## ഭണ്ഡവർഗ:

B(02):

**Q**: 1.

സവ്വേതസന്തി ടണ്ഡസ്സ സുവ്വേ ഭായന്തി മച്ഛുനോ അത്താനം ഉപമം കുത്വാ ന ഹനേയ്യ ന ഘാതയേ.

#### അന്വ:

മൂ: ഭാ:

സവ്വേദണ്യസ്സതസന്തി സവ്വേമച്ചുനോ ഭായന്തിഃ അത്താനം ഉപമം കത്വാ നഹനേയ്യ ന ഘാതയേ mo:

സർവ്വേടണ്ഡാൽ ത്രസ്വന്തി സവേമത്യോഃ ബിള്വതി: അത്രമാനം ഉപമാനം കൃതചാ ന ഹന്വാൽ നഘാതയേൽ

#### അനാ: --- .

സമസ്തജീവരാശികളും ഒണ്ടത്തെ ഭയപ്പെടുന്നു. സകല ജീ വികളും മൃത്യവിനെ ഭയപ്പെടുന്നു. അതുകൊണ്ടു് സവജീവികളെ യും തന്നേപ്പോലെ വിചാരിച്ചു് (അന്യുന്മാർ തനിക്കു സങ്കടമു ണ്ടാക്കിയാലെപ്പകാരമിരിക്കും എന്നതാലോചിച്ചു്) യാതൊന്നി നേയും സങ്കടപ്പെടുത്തുത്തു്. യാതൊരു ജീവിയേയും കൊല്ലത്തു്.

## മൂലം 2.

സവ്വേതസന്തി മണ്ഡസ്റ്റ സവ്വേസം ജീവിതം പിയം അത്താനം ഉപമം കത്വാ ന ഹനേയ്യ ന ഘാതയേ.

#### അനച: ---

#### **@**p:\_\_\_\_

mo:\_\_\_

സവ്വേദണ്ഡസ്സതസന്ത്വി സവ്വേസം ജീവിതം ചിയം അഞ്ഞാനം ഉപമം കത്വാ നഹ്മനേയ്യ ന ഘാതയേ സർവ്വേദണ്ധാൽ ത്രസ്വ്യന്തി സുവ്വേഷാം ജീവിതം പ്രി യം, **ആത്മാനം** ഉപമാനം കൃതചാ ന ഹന്വാൽ നഘാതയേ**ൽ** അന്ദു—

എല്ലാവരം ഒണ്ഡത്തേ ഭയപ്പെടുന്നു സകല ജീവികഠംക്കം ജീവിതം പ്രിയമാകുന്നു. അളകൊണ്ട്, സകല പ്രാണികളേയും തന്നേപ്പോലെ വിചാരിച്ച് യാതൊന്നിനേയും ഒണ്ഡിക്കയോ ഹ നിക്കയൊ ചെയ്യുള്ള്.

## **યુ: 3**

സുഖകാമാനിഭ്രതാനി\_യോടഞ്ഡേനവിവിം സതി അത്തനോസുഖമേസാനോ-ചേച്ചസോനലഭതേസുഖം

## Q: 4.

സുഖകാമാനിഭ്രതാനി\_യോടാണ്ഡനാഹിംസതി അത്തനോസുഖമേസാനോ\_പേച്ചസോലഭതേസുഖം

#### അന\_1:\_\_

## **යු: යා:**-

അത്തനോസുഖമേസാനോ യോസുഖകാമാനിഭ്രതാനി ടണ്ഡേനവിഹിംസതി സോ പോച്ചസുഖാനലഭതെ അത്തനോസുഖമേസാനോ യോ സുഖകാമാന്ഭ്രതാനി ടണ്ഡോനഹിംസതി, സോ പേച്ചസൂഖംലഭതേ-

#### സം:---

ആത്മനഃസുഖംഅമ്പി ഷ്യായുന്നുഖകാമാനിഭ്ര താനിടണ്ഡേനവിഫിന സ്തി. സു പ്രേത്വസുഖം നലഭതേ-ആത്മനഃസുഖമിച്ചൂൻ യുസുഖകാമാനിഭ്രതാനി ഭണ്ഡേന നഫിനസ്തി, സു പ്രേത്വസുഖംലഭതേ-

#### ത്തന്ത: ---

ഏതൊരവൻ സ്വന്തം സുഖത്തിനായിട്ട്, സുഖത്തേ അ ഗ്രഹിക്കുന്ന ജീവികളേ മണ്ഡിക്കയും ഹിംസിക്കയും ചെയ്യുന്നു. അ വൻ പരലോകത്തിൽ ഒരുവിധത്തിലുള്ള സുഖവം അനുഭവിക യില്ല. സ്വന്തം സുഖത്തെ അഗ്രേഹിച്ച് ഏതൊരുവൻ സുഖപ്പാ ത്ഥികളായ ഇതരജീവികളേ മണ്ഡിക്കയോ ഹിംസിക്കയോ ചെയ്യു ന്നില്ല, അവൻ പരലോകത്തിൽ അതൃത്തം സുഖമനുഭവിക്കുന്നു.

## മൂ: 5

മാവോചഫന്ദസംകഞ്ചി\_വുത്താപടിവഭേയ്യതം ഭുകബാഹിസാരംഭകഥ:ചടിടണ്ഡാഫസേയ്യതം:

## മൂ: 6

സമേനേരേസി അത്താനം-കംസോള പൂറതോയഥാ ഏസപത്തോ/നിനിവ്വാണം\_സാമേ ഭോതേനവിജ്ജതി

#### അനച:

## **නු: ප**ා:

കഞ്ചിപരസംമാവോചു; വൃത്താതം പടിവദേയ്യു; സാരംഭകഥാഹി ഭുക്ഷാ പടിദണ്ഡാതംപേസേയ്യു, ളപഹതോ കംസോയഥാ അത്താനാസത്വംചേനേ രേസി,ഏസനിവ്വാണം പത്തോസി, സാരം ഭോ തേനവി ജ്ജതി.

## €;o

കഞ്ചിൽപരുഷംമാവോപ തൽളക്താം തചാംപതിവ ദേയുംസാരംഭകഥാഹിദ്ദം ഖാംപ്പതിദണ്ഡാംതചാംസ്പ്പ ശേയും ഉപഹതംകാംസ്വ മിവ ആതമാനം സംതചാചേൽ ന ഈയേസി. ഏഷം നിവാ ണംപ്രപ്രോസി, സംരംഭം തേന വിദ്വതേ

## അനു:---

ജ്യരോടും കഠിനവാക്കു പറയരുത്ത്. നീ ആരോടു കഠിനവാ ക്കു പറയുന്നുവോ അവൻ നിന്നോടുതന്നെ വീണ്ടും കക്കുവോക്കു പറയും. ക്രോധപൂണ്ണമായ പ്രത്യുത്തരം ദ്രാഖപ്പാമാകുന്നു. ഒണ്ടു ത്തിൻെറ പ്രതിശബ്ദത്തിലുള്ള ഒണ്ടും നിന്നേത്തന്നെ സ്പശി ക്കും. ഉടഞ്ഞ ഒട്ടിൻഖണ്ടും എച്ചകാരം ശബ്ദരേവിതമായിരി ക്കുന്നുവോ അതുപോലെ നീയും നിശ്ചലനായിരിക്കുക! വൃഥാവാ ക്കു പറയരുത്ത്. എന്നാൽ നിനിർവ്വാണം പ്രാപിക്കും. നിനക്കും

## Q: 7

യഥാഭണ്ഡനഗോപാലോ ഗാവോചാചേതി ഗോചരം ഏവംജരാ ച മ ച്ച ച ജേയുംപാചേതി പാണിനം.

## അനച:----

## മു: ജാ:\_

## സo:--

യഥാഗോപാലോടഞ്ചേന ഗാവോഗോചരംപാചേതി ഏവാജരാചമച്ചുച പാണിനാജ്ജയുപേചേതി

ക്കൂൾഃ പ്രാജനുയു പോപരംപ്രാജനുയിയാ നാപരംപാജനുയിയാം അസംഗോപാലുടെണ്ടേയാം

### അനാ:\_

പതുപാലകൻ പതുകളെ വടികൊണ്ടാച്ച് മേച്ചിൽ സ്ഥലത്തേക്ക് എപ്രകാരം നയിക്കനുവോ, അപ്രകാരം ജായും മ തുവും ജീവ കളുടെ ജീവനെ — അയസ്സിന്റെ — അടിച്ചടിച്ച് (മര ണത്തിലേക്കു നയിക്കുന്നു.

## മൂലം 8.

അഥപാപാനികമ്മാനി കരംബാലോനബുജ്ഝതി സേഹികമ്മേഹിടുമ്മേധോ അഗ്ഗിടസ്സോവതപ്പതി

#### : പ്രത്ത

## മു: ഭാ:\_

mo:\_

അഥബംഭലാപാപാനി കമ്മാനികരംനബജ്ഝതി, ദുമ്മധോസേഹികമേമാറി അഗ്ഗിടസ്സോവതപ്പതി ബാലഃ പാപാനികമ്മാ ണികവ്വൻനബുല്യാതേ ദുമ്മോഃസൈചഃക മ്മഭിഃഅഗ്നിടഗലാളവ തപ്യാതേ

#### അനാ:

മൂർഖൻ (മഠയൻ) പാപകന്മങ്ങളെ അറിവില്ലാതെ ചെയ്യ ന്നു. ടൂർബുധിയായ മനുഷ്യൻ തൻറെ കമ്മത്തൽ നരകം പ്രാചി ച്ച് അഗ്നിടശ്ധനേപ്പോലെ തപിക്കുന്നു.

11

## മൂലം 9.

യോളബോനങ്ങളെ സേസു അപ്പുട്രാസുടുസ്സതി ഉസന്നമജ്ഞതരാധാനം ഖിപ്പുമേവനിഗച്ഛുതി-

10

വേടനം ഫര സം ജാനിം സരീസ്സേ ച ഭേടനം ഗരുകം വാ റ്റപി ആവാധം ചിത്തക്ഷേപം വപാപുണേ.

11

രാജതോവാ ഉചന ഗ്ഗാ അബ് ഭക്യഖാനം വ ഭാരുണം പരിക്യയം വ ജ്ഞാതീനം ഭോഗാനം വ പഭങ്ഗുണം.

12

അഥവസ്സ അഗാരാനി അഗ്ഗിഡഹതിപാവകോ കായസ്സഭേഭാ ഒപ്പ**േജ്ഞ**ാ നിരയം സോപപ**ജേതി**.

#### **###**0071:\_

മു: ഭാ:--

സം:-

യോ അട്രണേസ്യ അപ്പ ഒട്രാസു ഭണ്ഡേന സ്സേതി, ഒസന്നം അജ്ഞതരം ഠാനം ഖിപ്പുമേവ നിഗച്ഛതി-ഫരസംവേദനം ജാനിം സരീരസ്സുഭേദനം ഗരുകം ആവാധം വാപിചിത്തക ഖേപം വരാജതോ ഉപസഗ്ഗം വഭാരുണം അവ്ഭക്ഖാനം വജ്ഞത്തി നം പരിക്ഖയം വ ഭോഗാനം യം അദണ്യോഷ അ പ്രദ്യേഷ്യഭണ്ഡന ദ്രഷ്യതി, സ ഭശാനാമന്യ തമം സ്ഥാനം ക്ഷിപ്രമേ വ നിഗച്ഛതി പര ഷാം വേദനാം ജ്യാനിം ശരീരസ്യുഭേനം ഇര കാ ആവാധം വാപി ചിത്തക്ഷേപം വാ രാജതം ഉപസഗ്ഗാ ഭാരണം അഭ്യാഖ്യാനം പളങ് ഗുണം വ പാപുണേ അഥവ അസ്റ്റ അഗാരാനി പാവകോ അഗ്ഗി ഡഹതി മുപ്പുള്ളോസിരയം മപപജ്ജതി വാ ജ്ഞാതീനാം പരിക്ഷയം വാ ഭോഗാനാം പ്രഭഞ്ജനം വാ പ്രാപ്നയാൽ അഥവാ അസ്വ ആഗാരാണി പാവകോ അഗ്നിർദ്രഹതി ദുഷ്പ്രജ്ഞാം സാകായസ്വരേദാൽ നിരയം ഉപപദ്യത്തെ.

#### അന്ത:\_

ഏതൊരു മനുഷ്യൻ നിർദ്ദോഷികളും നിരപമാധികളുമായ വൃക്തികളെ ഭണ്ഡിക്കുന്നു, അവൻ അപിരേണ പത്തുവിധമുള്ള അധോഗതികളിൽ ഒന്നിനെ പ്രവിക്കും. ഇപ്പകാരമുള്ള മനു ഷ്യൻ കഠിനവേടനകളെയോ നാശത്തെയോ അംഗപ്പേദനത്തെ യോ മഹാരോഗത്തെയോ ഉന്മാഭത്തെയോ രാജശാസനാ മൂലമു ള്ള ഭുഷ്കീത്തിയെയോ അവിചാമിതമായ ഏതെങ്കിലും അച്ചത്തി നെയോ ബന്ധുവിനാശത്തെയോ ധനനാശത്തെയോ പ്രാപിക്കും. അഥവാ അവൻെറ ഗ്രാമമാസകലാ അഗ്നി ബാധി ക്കുയോ ചെ യും. ഈവിധം ഭുർബുള്ളിയായ മനുഷ്യൻ ഭേഹാവസാനത്തിൽ ന

## മൂലം 13.

ന നഗ്ഗചരിയാനജടാ ന പങ്കാ നാനാസകാഥണ്ഡില സായികാവാ ജൈവ ജല്ലം ഉക്കുടികപ്പധാനം സോധേന്തിമച്ചം അവിതിണ്ണകങ്ഖം.

#### അനച:

## **23: @**0:

ന നത്രചരിയാ ന ജടാ ന പങ്കാ ന അനാസകാ നഥണ്ഡില സായികാവാ നവ രജോവ ജല്ലം ന ഉക്കുടികല്ലധാനം അവിതിണ്ണുകങ് ഖം മച്ചം സോധേന്തി.

#### mo:\_

ന നഗ്നചയ്യാ ന ജടാ ന പങ്കാ ന അനശനം സ്ഥണ്ഡിലശായി കാവാ ന രജഃ ജലീയം ചന ഉൽക്കുടി കപ്പധാനം അവിതീണ്ണാകാംക്ഷം മഞ്ഞ്വംശോധയന്തി

#### ന്തന: -

നഗ്നചയ്യയോ ജടയോ പങ്കുമോ അനശനമോ സ്ഥണ്ഡില ശയനമോ ധൂളികർഭ്രമാഭിലേചനമോ യോഗമാഗ്റ്റേക്തമായ ആ സനസ്ഥിതിയോ ആശേയടങ്ങാത്ത മനുഷ്യനേ ശുളലീകരിക്കാൻപ യ്യാപൂമല്ല.

Q: 14.

അലങ്കതോചേചിസമാചയ്യേ സന്തോഭന്തോനിയതോബ്രാമചാരീ സവ്വേസഭ്രതേസുനിധായടഞ്ചാം സോബ്രാമണോസോസമണോസഭിക്ചും

## അനച:

മൂ: ഭാ:--

mo:\_

യോണലങ്കതേപേപി സന്തേഭത്തേനിയതോ ബ്രഹ്മപാരീ-സവ്വേനു ഭൂതേസംഭണ്ഡംനിധായ ശമംചരേയ്യുസോബ്രാഹ്മണോ സോസമണോസഭിക്ബു.

യുണലകൃതു ഞ പി ശാന്തു ഭാന്തുനിയതു ബ്രഹമചാരീസൻസ വ്യേഷുഭ്രതേഷുഭണ്ഡംനിധായ ശമംചരേൽ,സുബ്രാഹമണു സുത്രമണുസുഭിക്കുു

#### അനാ:\_

ാദ്യത്തെ വ്യക്തി, അലാകൃതനാണെങ്കിലും ശാന്തനാം ഭാന്ത നും സായമിയും ബ്രാമചാരിയുമായിരിക്കുന്നു. യാതൊരു പ്രാണിയി ലും ഒണ്ഡാ നടത്താതെ ഒരു ജീവിക്കാസങ്കടമുണ്ടാക്കാതെ ശമമാ ചരിക്കുന്നു, അവനത്രെ ബ്രാവമണൻ. അവനത്രേ ശ്രമണൻ. അവനത്രെ ഭിക്ഷു.

Q: 15.

ഹിരീനിസേധോപുരിസേ കോചിലോകസ്മിംവിജ്ചതി യോനിന്ദം അപ്പബോധതി അസ്സോജദ്രോകസാമിവ.

#### -:പ്രത്ത

മൂ: ഭാ:\_

mo:-

ലോകസ്മിംഹിരീനിസേധോ കോചിപുരിസോവിജ്ജതി, യോഭഭ്രോഅസ്സോകുസാ മിവനിന്ദംഅപ്പബോധനി

ലോകെ,ഹ്രീ:'നിഷേധ:, കശ്ചിൽപ്പരഷഃവിട്ടു തെ,യഃഭദ്രേശചുകശാ മിവനിന്ദാംനപ്രബോധതി.

## 30007:−

ഉത്തമാശചാകശാഘാതത്തേ സഹിക്കാത്തളപോലെ ഏ മിക്കുന്നു അജകൊണ്ടു നിഷിലേകുമ്മുള്ളിൽനിന്നു വിശ മിക്കുന്നു അവൻ നിന്ദയ്യും പാത്രീഭവിക്കുന്നില്ല

## **Q**: 16.

അസ്സോയഥാഭഭ്യേകസാനിവിളോ അതാപിനോസംവേഗിനേഭവാഥ; സലായസീലേനചവീരിയേനച സമാധിനാധമ്മവിനിച്ഛയേന്റച സമ്പനവിജ്ജാചാണാപതിസ്റ്റതാ പമസ്സഥാളക്ലമിലാഅനപ്പകം,

#### mm : -

**නු: ළ**ා: ---

Me: -

കസാനിവിട്ടോ ഭട്രോ അസ്റ്റോ യഥാ ആതാപിനോ സംവേ ഗിനോ വോഥ സലായ സീ ലേന ച വീരിയേന ച സമാ ധിനാ ധമ്മ വിനിച്ഛയേന ച സമ്പന്ന വിജ്ജാചരണാപതി സ്താ ഇടം അനപ്പകം ടുക് ഖം പ മ സ്സഥാ.

കശാനിവിഷ്ട്രുങ്ങേയ ഇ വ അതാപിനു സംവേഗിനു ഭവതു ത്രലായാ ശീലേനച വീശ്മേണ ച സമാധിനാ ച ധമ്മവിനിശ്ചയേന ച സ മ്പന്ന വിള്വചരണാു പ്രതി സ്മൃതാുള്ളാ അനല്പകംടുബോ പ്രമാസ്വഥ.

#### ത്തന്ത: --

സുശിക്കിതമായ ഉത്തമാശവം കശാഹതമായാൽ എപ്പകാരം ദ്രതഗാമിയും ഉദ്വോഗിയുമാകുന്നുവോ അപ്പകാരം ഉദ്വോഗിയും കായ്യതല്ലാനമാകണം. ശ്രജ്യ, ശീലം, വിദ്യം, ധ്യാനം, വിചാരം ഇ വകളാൽ പൂന്റേജ്ഞാനവം സഭാചാരസന്ഥന്നതയും സാധിച്ച് ദ **ഢസ്**മൃതിയോടുകുടി ഇരുന്നാൽ ഈ വലിയ ടുുഖത്തേ ജയിക്കാൻ കഴിയും.

a: 17.

ഉളകം ഹി നയന്തി നേത്തികാ ഉസൂകാരാ നമയന്തി തേ ജനം ഭാരം നമയന്തി തച്ഛകാ അത്താനം നമയന്തി സുവ്വതാ

#### അനച: ---

**නූ: ළ**ා:∼

നേത്തികാഹി ഉക്കം **നയന്തി, ഉസുകാരാ തേജനം നമയ**ന്തി തുപ്പുകാ ഭാരം നമയന്തി,

സുവ്വതാ അഞ്ഞാനം

മമയന്തി.

mo: -

നേതൃകാദ ഹി ഉദകം നയന്തി, ഇഷുകാരാഃ തേജനം നമയന്തി തക്ഷകം: ഭാരം നമയ ന്തി, സൂവ്രതാഃ അതമാ നം ദമയന്തി

#### അന:-

സേതുകാരികഠം (വരമ്പുണ്ടാക്കുന്നവർ) ജലത്തേ ഇഷ്ടാനു സരണം നയിക്കുന്നു. ബാണമുഞ്ഞാക്കുന്നവർ ബാണത്തെ ഇമ്മ പോലെ വളയ്ക്കുന്നു, ശില്പികഠം വൃക്ഷത്തേ യഥേഷ്ടം പരിഷ്ക **ക്ഷെന്നു. അപ്രകാരം സുവ്രതരായ സാധുക്ക**ഠം മനസ്സിനേ **ഇ**മ്മ പോലെ ഭമനം ചെയ്യന്നു.

## **ഭണ്ഡ**വർഗ്ഗഃ

(**ഷു**ഴാജന) ജ**മാവ**ശ്ഗ

മൂലം 1.

കോന്ദരാസോ കിമാനന്ദോ നിച്ചം പഞ്ജലിതേ സതി അസ്ഥകാരേന ഒന്നു പളീപം ന ഗവേസ്സ്ഥ.

#### .:.പനത്ത

## *කු*: **ප**ා:\_

നിച്ചം പജ്ജലിതേ സതി

അന്ധകാരേനമനയാ

പഭീപംനഗവേസ്സഥ

(ഇമസ്സിം ലോകസന്നിവാസേ) കോന്ത ഹാസോ കിമാനന്ദോ;

Mo: ...

(അസ്കിൻ ലോകെ) നിത്വം പ്രജ്വച്ചിത്രേ പ്രഖ്യ (ഴാവ ടോഷാദ്യഭ്വാതിയുന്നു) കോ ന്നുവാസ കോ ആനാന്ദ്രാ അസ്ഥകാരേണഅവ നലാംപ്രഭീപംനഗവേഷയഥ

#### @YOCO: -

ഈ ലോകത്തിൽ രാനഭോഷാഭികളായ അഗ്നിക**ാം സ**ഭാ ജചലിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോഗം നിങ്ങഗംക്ക് എന്തൊരാനന്ദമാണ്ടു നിങ്ങൾ അന്ധകാരത്താൽ ആവുതരായിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും പ്രദീ പത്തേ — ജ്ഞാനപ്രഭീചത്തെ അനേചഷിക്കുന്നില്ല.

## മൂലം 🏖.

പസ്സചിഞ്ഞകതംബിമ്ബം അരുകായംസമസ്റ്റ്വിതം **അ**തുരംബഹുസങ്കുപ്പം യസ്സനത്ഥിധവംറിതി

#### ലാവാ

മൂ: ജാ:\_\_

mo\_

ചിത്തകതംഅരുകായം സമുസ്സിത**ം ജ്യ**തുരം ബഹസങ്കപ്പംബിമ്ബം പസ്സ,യസ്സ്ഡാഹിതിനത്ഥി\_ ചിത്രീകൃതംഅകോയം സമുക്തിതംജ്യൂമാംബഫ സങ്കല്പടബിംബംകായംപശ്വ യസ്വ്ധ്വാസ്ഥിതിനാസ്ലി-

## അനം:...

വസ്ത്രംഭരണവിഭൂഷിതവും വ്രണങ്ങളാൽ (ക്ഷതങ്ങളാൽ) നി റയപ്പെട്ടതും അസ്ഥികളാൽ നേരെ നിവിൽപ്പെട്ടതും രോഗയു ക്കുവം ധാധാഹങ്കല്പിങ്ങളോട്ക് പ്രിച്ച ത്രമാത ഭേഹത്തെ **അവലോ** നം ചെയ്യക, അതിനു പരിവത്തനരഹിതമായ സ്ഥായിത്വം ഇ പ്പതന്നെ.

## മൂലം 3.

പരിജിണ്ണമിഭാത്രാപം രോഗനിഡ്ഡാപ് ഭങ് ഗുരം ഭിച്ചുതിസന്ദേഹോ മരണന്താവിജീവിതം

## പ:\_നത്ത

## ැනු: ඦා:\_

No:\_

ഇദംത്രപംപരിജിണ്ണം രോഗനിഡ്ഡംപഴങ് ഇരം, പൃതിസന്ദേഹോഭിജ്ജതി; ജീവിതംഹിമരണന്തം

ഇടംരുപുപുള്ളുന്നു പുതിസന്ദേഹോ(പുതിയുക്കടേഹോ) ഭിട്യതേ,ജീവിതംഹി മരണാന്താ

## അനാ:\_

ഈ ശരീരം രോഗത്തിന്റെ ഉത്ഭവസ്ഥാനവും ക്ഷയിക്ക ശീലമുള്ളതും ഭംഗുരവുമാകുന്നു. മുഗ്ഗസ്യയുക്തമായ ദേഹം ഭഗ്നമായി ത്തീരം. ജീവിതം മരണത്തിൽ അവസാനിക്കുന്നു.

## മൂലം 4.

യാനിമാനി അപത്ഥാനി അലാപുനേവ സാരഭേ കാപോതകാനി സട്ഠീനി താനിട്ടിസ്ഥാനകാരതി...

#### -:L0000

## മൂ: ഭാ:\_

mo:\_

യാനിമാനിസാരഭേങ്ങലാ പുനേവഅവത്ഥാനി കാഘാതകാനിങ്ങട്ഠീനി താനിടിസ്ഥാനകാരതി യാനീമാനീശാദി അലാബു നിവഅവാസ്താനികാപോ തകാനി അസ്ഥീനി,താനി പശ്വതഃകാരതിഃ?

## അനു:\_

ശാൽകാലത്തിലേ വാകായ്കളെപ്പോലെ ഉപേക്ഷിക പ്പെട്ടവയും കപോതങ്ങളേപ്പോലെ ശുര്രങ്ങളുമായ ഈ അസ്ഥിക ളെക്കുങ്ങിട്ട് ഇതിനേക്കാിച്ച് ആക്ര് അസക്തി ഉണ്ടുകം?

## മൂലം 5.

അഭ്ഠീനം നഗരം കതം മാംസ ലോഹിത ലേപനം യത്ഥജരാ ചമച്ചൂ ച മാനോമൿഖോ ച ഹെിതോ

## അനചയം.

**නු: ළ**ා:\_\_

സം:\_\_\_

അട്ഠിനം നഗരം മാംസലോഹിതലേപനം കതം, യത്ഥ ജരാ ച മച്ച്യ മാനോ മൿഖോ ച ഒഹിതോ.

അസ്ഥ്നാം നഗരംമാംസലോ ഹിതലേപനംകൃതം, യത്ര ജരാ ച മൃതൃശ്ച മാനശ്ച മുക്കശ്ച അവഹിതഃ

#### അന്ത:---

അസ്ഥികളാൽ നിമ്മിതവും കേതമാംസങ്ങളാൽ ലേപനം ചെയ്യപ്പെട്ടതുമായ ശരീര നഗരത്തിൽ ജരാമൃത്വക്കളും അഹങ്കാര വും കാപിളൂവും വാസം ചെയ്യന്നു.

## മൂലം 6.

ജീരന്തിവേ രാജരഥാ സുചിത്താ അഥോസരീരമ്പിജ**േ** ഉപേതി സതഞ്ചധമ്മോ ന ജരം ഉപേതി സന്തോഹ വേപബ്ളിപ വേദയന്തി

#### അനവയം.

മു: ഭാ:---

mo:-

സൂചിത്താ രാജ ഫോവേ ജീരന്തി, അഥോ സമീരമ്പിജരം ഉപേതി, സതഞ്ച ധമ്മോ നജരം ഉപേതി; (ഇതി) ഹവേ സന്തോ സബ്മീ പവേദയന്തി.

സുചിതാം രാജരഥാം വൈ ജിയ്യന്തി അഥ ശരീരമപി ജരാം ഉപൈതി (ഇതി)സ ന്തം വൈ സഭ്ഭ്വം പ്രവേ ഭയന്തി.

#### (**60000**: --

രാജാക്കന്മാരുടെ ഭാഗിയേറിയ രഥങ്ങളാ അപ്രകാരാ ശരീ രങ്ങളാ ജീണ്ണത പ്രാചിക്കുന്നു സജ്ജനങ്ങളുടെ (ബു**ദ്ധൻ** മുതലാ 12

യ സാധുകളുടെ) ധമ്മം ഒരിക്കലും നാശം പ്രാപിക്കുന്നില്ല. ശ മധനന്മാരായ പുരുഷന്മാർ സാധുകളോട്ട് ഇപ്പകാരമാണ് പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളത്ത്.

മൂലം 7.

അപ്പസ്സ തായം പുരിസോ ബലിവദ്ദോവ ജീരതി മംസാനി തസ്സ വഡ്ഡതി പ ജ്ഞാതസ്സ ന വഡ്ഡതി

അനവയം.

Q: (8):\_\_\_

mo:

അപ്പസ്സതാ അയം പുരിസോ ബ ലിവദ്രോവ ജീത്രി; തസ്സ മഠ സാ നി വഡ്ഡതി, തസ്സപജ്ഞാ ന വഡ്ഡതി.

അല്പത്രുതഃ പുരേഷഃ ബലീ വർദ്ദ ഇവ ജിയ്യതി, തസ്വ രാംസാനി വഭഗത്രേ, ത സ്വ പ്രജ്ഞാനവർഭഗത്ര.

ത്തന്ത: —

ജ്ഞാനഹീനനായ പുരുഷൻ കേവലം വൃഷഭോ എന്നതു പോലെ വൃദ്ധനായിത്തിരുന്നു. അവൻെ മാംസങ്ങ**ം** വർദ്ധിച്ചു കൊണ്ടിരിഷുന്നു. പുജ്ഞയാകുട്ടെ അല്ലാപോലും വർദ്ധിക്കുന്നില്ല.

മൂലം 8:

അനേകജാതി സംസാരം സന്ധാ വിസ്സം അനിബ്ബിസം ഗഹ കാരകം ഗവേസന്തോ ഒക്ബാ ജാതി പുനപ്പുനം.

മൂലം 9.

ഗഹകാരകളിട്റോസി പുനഗേഹം നകാഹസി സബ്ബാതേ ഫാസുകാ ഭഗ്ഗാ ഗഹക്രടം വിസങ്ഖിതം വിസങ്ഖാരഗതം ചിത്തം തൺഹാനം ഖയമജ്ഝഗാ.

#### --:∟നാത്ത

മു: ഭാ:----

ഗമകാരകം ഗവേസന്തോ അനിവ്വിസം അനേകജാതി സംസാരം സന്ധാവിസ്റ്റം, പനപ്പനം ജാതി ഉക്കവാ, ഗമകാരക, മിട്റോസി, പന ഗേഹം ന കാമസി, തേ സവ്വാഫാസുകാഴ്ഗ്രാ ഗമാകൂടം വിസങ്ഖിതം, വിസങ്ഖാഗേതം ചിത്തം തൺഹാനം ഖയം അജ്ത്ധഗാ- സം:---

ഗുനകാരകം ഗവേഷ നൻ അനിവിശമാനു അനേകജാതി സംസാ രം സമധാവിഷം, പുനും പുനും ജാതിലുബം ഗ്ര ഫുനും ജാതിലുബം ഗ്ര ഫുനുംഗ്രമാം നകരിഷ്യു സി, സാവ്വാം തേ പാൾപി കാ ഭഗ്നാം ഗുമകുടം വിസംസ്ത്രതം വിത്തം തൃഷ്ണാം ക്ഷയം അജ്യഗാതം.

#### അന: ---

ഭോമാകന്ന ഗ്രാമത്തെ നിമ്മിച്ച ആളിനെ അന്വേഷിച്ചു, എന്നാൽ അഭ്രഹത്തെ കാണാത്ത എത്രയോ പ്രവശ്യം പുറിത്തിരിഞ്ഞു. എത്രതവണ സംസാരത്തിൽ ജന്മമെടുത്തു, വീണ്ടും വീണ്ടമുള്ള ഈ ജന്മഗ്രഹണം ലുഖകരത്തെ. ഹേ ഗ്രഹകാരം! ഈ പ്രാവശ്യം നിന്നേക്കണ്ടു. ഇനിയും ഗ്രഹതിമ്മാണം ചെയ്തിനെളുപ്പമില്ല. നിന്റെ സകല ഗ്രഹേപകരങ്ങളും തകന്നു പോയി. ഗ്രഹക്രടം നഷ്ടമായിപ്പോയി. നിവാണം പ്രാപിച്ച—സംസ്താരസമുഹങ്ങളിൽനിന്നു വിമുക്തമായ—എൻറെ ചിത്ത ത്തിലുള്ള സകല തൃഷ്കകളം നശിച്ചിരിക്കുന്നു.

മൂലം 10.

ബുധയായ്ക്കാ പട്ടിലേ കുട്**ഡുഴൊഞ്ഞാ** പ്രത്നാതധ്തി കുട്**ഡാഴാഞ്ഞാ** വരുന്നു കുട്ടിക്കായ്ക്കാല്

#### .:\_ന്ന

නු: **ය**ා:\_

ബ്രാമചരിയം അചരിത്വാ യൊബ്ബനേ ധനം അലഭ്ധാ ഖീണമപ്പേപല്ലലേ ജിണ്ണകൊഞ്ച ഇവ ത്സായന്തി

mo:-

ബ്രഹമായ്യം അച്ചാി-തുചാ യെതവനേ ധനം അലബ്ബിചാ ജനാഃ ക്ഷിണമത്സ്വേ പല°വലേ ജീണ്റ്റ ക്രെത്തെ ഇവ ക്ഷിണ്മന്തി.

#### അനാ:-

ബ്രാമചയ്യമനുഷ്ഠിക്കാതെയും യോവനത്തിൽ ധനസവ്വഭ നം ചെയ്യാതെയുമിരുന്നാൽ മത്സ്വമില്ലാത്തതായ കുളത്തിലെ വൃ നോയ കൌഞ്ചത്തേപ്പോലെ ചിന്താ (ജബ) മഗ്നനായിരിക്കുവാ നിടയാകം.

## മലം 11.

അചരിത്വാ ബ്രാമചരിയം **അലഭാം**യാബ്ബനേ ധനം സേന്തി ചാപാതിഖീണം വ പുരാണാനി അനുത്ഥുനം.

## അനച:⊸

Q:60:-

mis:

ബ്രാമചരിയം അചരിതചാ യെംബ്ലനേധനംഅല**ധ**ാ പുരാണാനിഅനുത്ഥനം അതിചീണോചാപോ fവസേന്തി അതിക്ഷീണഃചാപ ഇവശേരതേ

ബ്രഹ്മചയ്യം അചരിത്വാ യെ വനേധനം അലബ്ലചാ പുരാണാനിഅനുതന്വൻ

## അന:\_

ബ്രഹുചയ്യം അനുഷ്യിച്ചില്ലെങ്കിൽ, യെവേനത്തിൽ സമ്പാടിച്ചില്ലെങ്കിൽ, പഴയകായ്യങ്ങളെ വിചാരിച്ചു അനുശോചി ച്ചകൊണ്ടു ബാണം പൊയ്ലോയ വില്ലപോലെ കിടക്കേണ്ടിവരം.

## ജരാവർഗ്ഗം ഏകാദശം

(ജ്ഞയാറ്റും)

**ആം തമ**വ ഗ്റ്റു

S TOBOS:

മൂലം 1.

അത്താനം ചേപിയം ജജ്ഞാ രൿഖേയ്യതം സുരക്ചിതം തിണ്ണമജ്ഞതരം യാമം പടിജഗ്രേയ്യ പണ്ഡിതോ

അഥവയം

മൂലഭാ:---

mo: --

അത്താനം ചേപിയം ജജ്ഞാ തം സൂരകവിതം രക്ഷേയ്യ; പണ്ഡിതോ തിണ്ണമജ്ഞ തരം യാമം പടിജഗ്ഗേയ

ജ്ജത്മാനം പേൽപ്രിയം ജാനീ യാൽ, തതഃ തംസുരക്ഷിതം രക്ഷേൽ; പണ്ഡിതഃ ത്രയാണാ മനൃതരം യാമം പതിജാഗ്രയാൽ

അന:\_

ആത്മാവിനേ പ്രിയമായി വിചാരിക്കുന്നുവെങ്കിൽ, അതിനേ വേണ്ടചണ്ണം രക്ഷിക്കണം; പണ്ഡിതൻ മുന്നു യാമമുള്ളതിൽ ഒരു യാമമെങ്കിലും ആത്രേമാന്നതികരങ്ങളായ സൽക്കമ്മങ്ങഠംക്കായിട്ട വിനിയോഗിക്കണം.

മൂലം 2.

അത്താനമേവപഠമം പതിരൂപേനിവേസയേ അഥജ്ഞമനസാസേയ്യ നകിലസ്സേയ്യ പിണ്ഡിതോ

അനവയം: --

മു: ഭാ:-

mo:-

അത്താനമേവപഠമം പതിത്രപേനിവേസയേ, അത്മാനമേവപ്രഥമം പ്രതിത്രപേ (കുത്തപ്പ്വേ) നിവേ

ംയെൽ, അഥ അന്വുമനുശി അഥ അജ്ഞംഅനസാസേയും ഷ്വാൽ; പണ്ഡിതഃ ന ക്ലിശ്വേൽ പണ്ഡിതോ നകിലിസ്റ്റേയ്യ.

അന്ത:\_\_\_

യാതൊന്നു കത്തവ്വുമോ അതിൽ താൻ ആദ്യമായി പ്രവേ ശിച്ച് വിജയം സമ്പാഭിച്ച ശേഷമേ അന്വന്ത് ഉപദേശം നഠം കാവൂ്. വിദചാൻ ഇപ്രകാരം ചെയ്യുന്നതായാൽ ക്ലേശമനജവിക്കാ നിടയാവുകയില്ല.

## മൂലം 3.

അത്താനഞ്ചേ തഥാകയിരാ ധഥജ്ഞമനസാസതി സുഭന്തോപ്പട്ടമോമ്പ്ഥ അത്താഹി കിരറ്റുമോ.

## അന്വ:

.മു: ഭാ:---

mo:-

യഥാ അജ്ഞമനുനാസതി ത ഥാ അത്താനം ചേ കയിരാ, സു **ഭന്തോ വത ഭമ്മേഥ, അത്താ** ഹി കിര ഒളമോ.

യഥാ അന്വമനുശാസ്തിതഥാ ആത്മാനം ചേൽ കുത്വൽ സു ഭാന്തഃ ഒമയേൽ, ആവ്യാഹി கிய ஓർദ്രമം

## അനം:

അന്വന്റ് ഏതൊരു പ്രകാരത്തിൽ ഉപദേശം നഠംകുന്നുവോ താനം അപ്രകാരമാകണം. താൻ സംയമിയായാൽ അന്വനെയും നന്നാക്കാൻ കഴിയും. മനസ്സ തുലോം ടുർദ്ദമമാകുന്നു.

## മൂലം 4.

അത്താമി അത്തനോ നാഥോ കോഹി നാഥോ പരേന്നിയാ അത്തനാ വസുഭന്തേന ധാനം ഒരു യി ദിച്ചഭം

#### അന്വ: -

**නු:** ෂා...

mo:--

അത്താഹി അത്തനോ നാഥോ, കോഹിചരോ നാഥേസിയാ; സഭന്തേന അത്തനാ ഇവ ദുല്ല ഭം നാഥാല ഭതി.

ആത്മാഹി ആത്മന; നാഥ: കോഹിപരോ നംഥസ്സ്ചാൽ, സുദാനേന ആത്മനൈവ ളർ**പ്പഭം നാഥം ലത്തേ.** 

ന്തന<u>ം</u> —

ആത്മാവു തന്നെ ആത്മാവിനു നാഥൻ. ആത്മാവിന് വേറാരം നാഥനില്ല ആത്മസംയമശക്തി ഉണ്ടായാൽ ഒർല്ലനോ യ നാഥനേ ലഭിക്കാൻ കഴിയും.

മൂലം 5.

അത്തനാവകതാപാപം അത്തജം അത്തസംഭവം അഭിമസ്ഥതിടുമ്മേധം വജിഭാവങ്ങാഹ് മമയാമണിം..

#### .:\_നത്ത

മു: ഭാ:-

**സ**ം:\_

അത്തനാ f വകതം ബ ... ഡാപംവജിനുതവാമ് മയംമണ്യുവദുമ്മേധം അഭിമസ്ഥതി...

ആത്മനൈവകൃതം അത്മളംജ്യത്മസംഭവം പാപംവജ്രുങ്ങശ്ശമ യംമണിമിവദ്യുമ്മയസം അഭിമഥ്നാതി.

അന്ത:\_

വേളം അശ്ശമയമായ രത്നത്തെപ്പോലെ ആത്മകൃതമോ **അ** ത്മജമോ ജനേമതാഭവമോ ജയയ പാപവും ബോധാഹിതനായ മനുഷ്യനേ മഥനാചെയ്യുന്നു.

@elo 6.

രുപ്പാനാളുച്ഛതില്ലാം അലുവാസാലമിവോതതം കരോതിസോതഥ 1 ത്താനം അഥാനാളുച്ഛതില്ലിസോ

#### അനച:\_

**නු: ෂා:**...

യസ്സങ്ങശ്ചന്തുക്കും സോലമിവങ്ങത്താനം തഥകഭാതി,യഥാ ഉദ്സാനംജ്ജുതി mo:\_

യസ്വന്തത്വന്തരെശ്ശീല്വം സം,മാലുവാഅവതതം സാലമിവത്തത്മാനംതഥാ കരോതി,യഥാടപിഷുഎനം ഇച്ഛന്തി.

#### @1000: ---

മാലു ലനാവേഷ്ട്രിതമായ സാലവ്വക്ഷാപോലെ ഏതൊരവ നെറ അത്മാവ് അത്വന്തം ഒംശീലത്താൽ അവൃതമായിരി ക്കുന്നം, അവൻ അവൻെറ ശത്ര അവനേ അംഗ്രഹിക്കുന്ന വിയത്തിൽ അ യിത്തിരുന്നം,

## മൂലം 7.

സുകരാനി അസാധ്യനി അത്തനോ അഹിതാനി ച യം വേഹിതഞ്ച സാധുഞ്ച തം വേ പരമളക്കരം.

#### അന്വയം.

**4**. €0:—

mo: ---

അസാധുനി അത്താനോ അ ഹിതാനിച സുകരാണി; യം വേഹിതഞ്ച സാധുഞ്ചതം വേ പരമ ദുക്കരം.

അസാധൂനി ആത്മനോ അ ഫിതാനിചസുകാരാണിവൈ ഫിതഞ്ച സാധൂ ചതൽവൈ പരമ ദുഷ്കരം.

#### അനാനാ:----

അയോഗ്യങ്ങളും തനിക്ക് ഹിതമല്ലാത്തവയുമായ കമ്മങ്ങ റം ചെയ്ത വളരെ എളുപ്പമാണം. എന്നാൽ യുക്തവും ഹിതകര വുമായതു പാലിക്കുക തുഴലാം ഒഷ്ണമൊകുന്നു.

## മൂലം 8.

യോസാസനം അരഹതം അരിയാനം ധമ്മ ജീവിനം പടിക്കോസതി മുമ്മേധോ മിട്ഠിം നിസ്സായ പാപികം. ഫലാനികട്ഠകസ്സേ ƒ വ അത്തഹജ്ഞായഫല്ലതി.

#### അനചയം.

Q: 60:--

mo:\_\_

യോ ടുമ്മേധോ പാപികം ഭി ജ്ഠിം നിസ്സായ അരിയാനം ധ യോ ദുമ്മേധഃ പാപികാം <sub>ഒ</sub>ഷ്ടിം നിശ്വിതൃ **ആ**യ്യാണും ധമ്മ ജീവിനം അരഹതം സാ സനം പടിക്കോസതി, കട്ഠക സ്സുപലാനിവ അതുഹ ജ്ഞാ യഫല്ലതി.

ധമ്മജീവിനാഞ്ച താം ശാസനം പ്രതിക്രുശ്വ തി, സഃ കട്ഠകസ്വ ഫലം നീവജ്ജത്മഹത്യാജൈ എ ല്ലതി.

## അന:\_

ടുഷ്ടുബു**ദ്ധികളായ മനുഷ്യർ മിത്ഥ്വാ**ളുഷ്ടിയേ **അശ്രയിച്ച്** പൂജനീയന്മാരം ധമ്മപരായണന്മായമായ ബുദ്ധഭിക്ഷുകളുടെ ഉപ് ടേശത്തേ അവഗണിക്കുന്നു. അവർ മുളയുടെ ഫലകാലം പോലെ സചന്തനാശത്തിനു വേണ്ടി ഫലിക്കുന്നു.

## മൂലം 9.

അത്തനാf.വകതം ചാപം അത്തനാ സങ്കിലിസ്സതി അത്തനാ അകതം പാപം അത്തനാവവിസജ്*ഝ*തി സജി അസജി പച്ചന്തം നാ / ജ്ഞോ അജ്ഞംവി സോധയേ.

#### അനായം.

Q: 80:---

ano: --

അത്തനാവപാപംകതം, അത്തനാസങ്കിലിസ്സതി അത്തനാപാപംഅകതംഅത്താ

**ആത്മനൈവപാപംകൃതം** അത്മനാസംക്ലിശ്ശ്വതി ത്തേത്മനാപാപം അകൃതം, അം. ത്മനൈവ

വവിസുജ്ത്ധതി;സുജിഅസൂജി പച്ചന്തം

വിതു**ബിയുടു**! അതുങ്കി ശ്ചപ്പത്വാത്മം, നങ്ങളേഞാത്തള്ഞാവിസോധയേ, നന്താനൃദന്തുവിശോധയേൽ

അന്ത:\_

താൻ പാപം ചെയ്തായ താൻതന്നെ ദു:ഖമനുഭവിക്കും. താ ൻ പാപംചെയ്യുതെയിന്നോൽ താൻതന്നെ പറിതുയനായിരി ക്കും. ശുദ്ധിയും അശുദ്ധിയും ആത്മനിപ്പുമാകുന്നു. അന്വൻ അന്വ നെ തുമാനാക്കുകയില്ല.

13

## മൂലം. 10.

അത്തടത്ഥാപരത്ഥേന ബഹുനൃചിനഹാപയേ, അത്തടത്ഥമഭിജ്ഞായ സമത്ഥപ സൂതോസിയാ.

### **അന**്വ: ---

Q: @:-

ബഹുനാപിപരത്ഥന അത്മദത്ഥംനമാപയേ, അത്മദത്ഥമഭിജ്ഞായ സമത്ഥപസതോസിയാ mo:-

ബഹുനാപിപ്രാത്ഥേന ആത്മനോƒത്ഥാനഹാപയേൽ അത്മാർത്ഥാഅഭിജ്ഞായ സദർത്ഥപ്രസിതഃസ്വാൽ

#### @mm\_1: --

പരാത്ഥമായി പല കത്തവൃങ്ങളുണ്ടായിരുന്നാലും ഒരു വൃക്തി ക്ക് തന്റെ അത്തിയാഴ്യയേകരങ്ങളായ കായ്ക്കുടെ ഉപേക്ഷി ക്കാൻ പാടില്ല. ആത്മമംഗളകരമായ കായ്യത്തെ വേണ്ടവുധം അ റിഞ്ഞിട്ട് അതിൽ താല്പയ്യത്തോടുകൂടി ഇരിക്കുകയത്ര ആവശ്യം.

# ത്രത്മവർഗ്ഗഃ

**⊗70800**8

ലോകവർഗ്ഗഃ

യരോടഗം:

## മൂലം 1.

ഹീനം ധമ്മം നസേവേയ്യ പമാദേന ന സംവസേ മിഛാദിട്ഠിം നസേവേയ്യ നസിയാലോക വജനോ.

#### അനച: --

മൂ: ഭാ:---

ഹിനം ധമ്മം ന സേവേയ്യ, പമാടേന ന സംവസേ, mo:\_\_\_

ഹീനം ധമ്മം ന സേവേത, പ്രമാഭേന ന സംവസേൽ, മിമ്മാരിട്റിം ന സേവേയ്യ, ലോകവജിനോ നസിയാ. മിത്ഥ്വാദ്ദയ്യിം ന സേവേത ലോകവർജാനു ന സ്വാ**ൽ**.

## അനം---

ഹിനമായ ധമ്മത്തെ ആത്രയിക്കയോ ധമ്മമാറ്റത്തെ വി സൂരിച്ചു കാലയാപനം ചെയ്യുകയോ മിത്ഥ്വാട്ടപ്പുിയെ ആത്രയി ക്കയോ പുനർജ്ജന്മാ ഉണ്ടാകത്തക്കവിധത്തിൽ പ്രവത്തിക്കയോ ചെയ്യമേറ്റ്.

## മൂലം 2.

ഉത്തിട് റേനപ്പമഞ്ജേയ്യ ധമ്മംസൂചരിതംചരേ ധമ്മചാരീസുഖംസേതി അസ്തിരലോകെപരമ്ഹിചം

3 ധമ്മം ചരേ സൂചരിതം നതം ഒച്ചാിതം ചരേ ധമ്മചാരീസ്ചാംബ്രതി അസ്സിം ലോകേ പരമ്ഹിച

#### അഥവാത

Q: @: --

mo: --

ഉത്തിട് റേന,പ്പമഞ്ജേയ്യ സൂചരിതംധമ്മാചരേ, ധമ്മ ചാരീങ്ങസ്മിംലോകെ പരമ്ഹിചസുഖംസേതി സൂചരിതംധമ്മാചരേ നതംഭുച്ചരിതംചരേ; ധമ്മചാരീങ്ങസ്മിംലോകെ പരമ്ഹിചസൂഖംസേതി

ഉത്തിഷ്യേൽ.നപ്പമാദ്വേൽ, സൂചരി തംധമ്മാചരേൽ; ധമ്മപാരി അസ്തിംലോകെ പാന്തിംശ്ചസുഖാശേതേ സൂചരിതംധമ്മാചരേൽ നതൽ ദൃശ്ചരിതാചരേൽ; ധർമ്മ ചാരി അസ്തിൻലോകെ പരസ്തിംശ്ചസ്വമാശേതേ

## അനം-

എഴുനേൽക്കുക! അലസനായിരിക്കരുള്. ഉത്തമമായ ധമ്മ ത്തെ അലവരിക്കുക. ധമ്മമാപരിക്കുന്നവൻ ഇഫപാലോകങ്ങളിൽ സുഖമായിരിക്കുന്നു. സത്തായ ധമ്മത്തെ അനുഷ്യിക്കണം. പാപ ധമ്മത്തെ അലവരിക്കരുള്. ധമ്മാനുഷ്യനം ചെയ്യുന്നവൻ ഇഫപ ഞ്ജേളിൽ സന്തുഷ്ടനായിവത്തിക്കുന്നു.

## മൂലം 4.

യഥാബുബ്ബുംലകം പസ്സേ യവാ ലോകം അവേകവന്താ മച്ചരാജാ ന പസ്സതി

### അനച:---

മൂ: ഭാ:\_

mo:-

രുപ്പുംജാ ന പസ്സുതി അവാ ലോകം അവേകുമ്പന്തം യഥാബുബൂംലകം പസ്സേ ന്വാ മരിചികാം പശ്വേത അഥാ മരിചികാം പശ്വേത അഥാ ബൽബുടകം പശ്വേതി

## അന്ത:\_\_\_\_

നിപ്പോള, മൃഗതുഷ്ണ (കാനൽജലം) എന്നിവ പോലെ ഈ ലോകത്തേക്കാണുന്ന പുരേഷനേ മൃത്വരാജൻ ഒരിക്കലും ടശ്വാകര കയില്ല.

## മൂലം 5.

ഏഥ പസ്സതിമം ലോകം ചിത്തം രാജരഥുപമം യത്ഥ ബാലാ വിസീടത്തി നത്ഥി സങ്ഗോ വിജാനതം

#### **അന**്വ: ---

නු: **ය**ා: ---

mo:\_\_\_

ഏഥ ഇമം ലോകം ചിത്തം രാജരഥൂപമം പസ്സഥ യത്ഥ ബാലാ വിസീദന്തി, വിജാനതം സങ്ഗോനത്ഥി ഏത് ഇമം ലോകം ചിത്രം രാജരഥോപമം പശ്വത, യത്രബലം വിഷിദന്തി, വിജാനതാം സങ്ഗു നാസ്തി.

#### അനാൻ:-

വരുക! ഈ ലോകത്തെ വിചിത്രമായ രാജരഥത്തേപ്പോലെ കാണുക. മൂർഖന്മാർ ഇതിൽ മുഴുകി വിഷാദിക്കുന്നു. എന്നുൽ ഇഞ്ചാനികരം ഇതിൽ ആസകതരാകുന്നില്ല.

## മൂലം 6

യോചപുബ്ബേപമജ്ജിത്വാ പച്ഛാസോനപ്പമജ്ജതി സേറ്റ്മാ ലോകാ വഭാസേതി അബ് ഭാമത്തോ വചന്ദിമാം.

## :പതന്ത

മൂ :ഭാ:\_

mo:\_

യോവ പുബ്ബേപമഞ്ജിത്വാ പച്ഛാനപ്പമഞ്ജതി. സോ അബ്ഭാ മുത്തോചന്ദിച മാവഇമാലോകാപഭാസേതി യു പൂവ്വം പ്രമാഭ്യപശ്ചത് ന പ്രമാഭ്യതി, സൂ അഭ്രാൽ മുക്കു ചന്ദ്രമാ ഇവ ലോകം പ്രഭോ സയതി.

## അനം. ---

' ഏതൊരു വൃക്തി ആദ്യം പ്രമാഭവാനായിരുന്നിട്ട് പിന്നീ ടു പ്രമാഭരഹിതനാകന്ത്യ, അവൻ മേഘമുക്തനായ ചന്ദ്രനേപ്പോ ലെ ലോകത്തെ പ്രകാശമാനമാക്കുന്നു.

## മൂലം 7.

യസ്സപാപം കതം കമ്മം കസലേന പിഥിയതി സോ f മം ലോകം പഭാസേതി അബ്മാ മുത്തോവ ചന്ദിമാ.

#### അന്വ:

නු: ෪ා:\_

mc:..

യൂസ്സുകതം പാപം കമ്മ ക സലേന പിഥീമതി, സോ അ ബ്ഭാ മുത്തോ ചന്ദിമാവ ഇ മം ലോകം പഭാസേതി

യസ്വകൃതം പാപം കമ്മകശ ലേന പ്രഥിയതെ സഃ അഭ്രാർ മുക്കഃചന്ദ്രമാ ഇവ ഇമം ലോ കം പ്രഭാസയതി.

## ത്തന്ത:---

ഒരുവനാൽ ചെയ്യപ്പെട്ട പാപകമ്മം കശലമായ — ആർമ്മ തസസ്ര്വദായമനുസരിച്ചുള്ള — കമ്മാനുഗ്യാനത്തൽ ആവരണം ചെ യ്യപ്പെടുന്നു, അവൻ മേഘമുക്തനായ ചന്ദ്രനേപ്പോലെ ലോക ത്തെപ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു.

## മൂലം്ല് 8.

അന്ധഭ്രതോഅയംലോകോ തനുകേഥവിപസ്സതി, സകുന്തേജാലമുത്തോവ അപ്പോസഗ്ഗായഗച്ഛതി.

#### -:ലന്ത

**Q**: 😘:-

അയംലോകോഅന്ധഭ്ര തോഅത്ഥതനകോവിപ സ്സതി,ജാലമത്തോസക നോവഅപ്പോസഗ്ഗായഗച്ഛതി. mo:...

ങ്ങളും ഗാറ്റാമുറച്ചുവി അത്രയശുന്ദാവാനിച്ചു അതാലോകുന്നുള്ള

അന:\_

ഈ ലോകം അജ്ഞാനതിമിരത്താൽ കേവലം അന്ധമായി രിക്കുന്നു. ഇവിടെ കൗച്ച പേർ മാത്രാ പ്രജ്ഞാചക്ഷുസ്സിന്റെ പ്ര ഭാവത്താൽ കാഴ്ചയുള്ളവരായിരിക്കുന്നു. വളരെ കുറച്ചുപേർ ജാലമു കതമായ പക്ഷിയേപ്പോലെ നിവ്വാണത്തിന അർഹന്മാരായിട്ട് സമ്മഗതി പ്രാപിക്കുന്നു.

## മൂലം 9.

ഹംസാഭിച്ചപഥേയന്തി ആകാശേയന്തിഇജിയാ നീയന്തിധീരാലോകമ്ഹാ ജേത്വാമാരംസവാഹിണിം.

### അനാ:-

**යු: ය**ා: \_

ഹംസാഞ്ഞുടിച്ചപഥേയന്തി, ഇലിയാഞ്ഞകാസേയന്തി, യീരാസവാഹിണിം മാരംലേഷമ്ഹാനീയന്തി. സം:\_

മാംസാഃ ആദിതൃപഥേയാന്തി ഋയ്യാ ആകാശേയാന്തി ധീരാഃസചാഹിനീകംമാരംജി തപാലോകാൽനീയന്തേ.

## 1800 CTO:\_

ഹംസങ്ങ**ം ആ**ഭിത്വപഥത്തിലൂടെ സഞ്ചാദിക്കുന്നു. ധനസ മൂ**ലാ** പ്രകാണ്ട് ജനങ്ങ**ം ആകാ**ശത്തുടെ സഞ്ചാരംചെയ്യുന്നു. ജ്ഞാ നിക**ം സസൈന്വനായ മാനേ പരാജിതനാക്കി പുഥിവിയിൽ** നിന്നു നീതരായിട്ട് ലോകോത്താമായ നിവ്വാണം പ്രാപിഷന്നു.

## മൂലം 10.

ഏകം ഗമ്മം അതീതസ്റ്റ മുസ്സാവാഭിസ്സ ജന്ത്രനോ വിതിണ്ണപാലോകസ്സ നത്ഥി പാപം അകാരിയം

## അനാ:-

**2**g: **6**0:-

ഏകം ധമ്മം അതിതസ്സ മുസ്സാവാളിസ്റ്റ വിതിണ്ണ ⊶ഘംബംക്കുക്തുന അകാരിയം പാചം നത്ഥി സം:\_

ഏകം ധമ്മമതീതസ്വുമൂഷാ വാളിനു വിതീണ്ണ പരലോകസ്വ അകായ്ക്കാ പാപ്പം നാസ്തി

### @7000:-

സത്വധമ്മത്തെ ലംഘിക്കുന്നവനും അസത്വഭാഷിയും രലോകഭയമില്ലാത്തവനുമായ മനുഷ്യന്ത് പെയ്തുകൂടാത്തതായ പാ പം യാതൊന്നുമില്ല.

## മൂലം 11.

ന കടരിയാ ദേവലോകം വജന്തി വാലാഹവേ നപ്പസംസന്തി ഭാനം ധീരോചഭാനം അനുമോടമാനോ തേ നേവസോ ഹോതി സൂഖീപരത്ഥാ

#### അന 1താം

Q:60:--

mo: —

കുടരിയാവേ ടോവലോകം ന വജന്തി, ബാലാഹവേ ഭാനം ന വ്യജന്തി, ബാലാഹിവൈഭാനം പസംസന്തി, യീരോചഭാനം അനുപോട്ടമാനോ തേ നേവസോ അനുമോടമാനഃ തേ നൈവ പരത്ഥാ സബീ ഫോതി

കടയ്യാം വൈ ദേവലോകം ന ന പ്രശംസന്തി, ധീംശ്ചേദാനം പരത്ര സഖീഭവതി

#### അനം-

കൃപണന്മാർ ദേവലോകത്തെ പ്രാചിക്കുന്നില്ല. മൂർഖന്മാർ ഭാനശീലത്തേ ഒരിക്കലും പ്രശംസിക്കുന്നില്ല. എന്നാ**ൽ** ജ്ഞാനി തലാരാ പരലോകത്തിൽ സു കുറം ഭാനത്തെ അനുമോദിക്കയും ഖിക്കനും ചെയ്യന്നു.

## മൂലം 12.

പഥവ്വാഏകരഞ്ജേന സഗസ്സ ഗമനേനവാ സവ്വലോകാധിചച്ചേന സോതാപത്തിഫലംവരം

## ത്തഥനത്ത

**නු:** ෂා:---

പഥവ്വാ ഏകരഞ്ജേന സഗ്ഗസ്സഗമനേന സവ്വ ലോകാധിപച്ചേന വാസോതാപത്തിഫലംവരം me: -

പ്രഥിവ്വാഃ ഏകരാജ്വാൽ — എകാധിപത്വാൽ —സ്പറ്റ് സ്വാമനാൽ സവ്വലോകാധിപ പ്രഥിവ്വാഃ ഏകരാജ്വാൽ — വരം

## **67000:** —

പ്രഥിവിയുടെ ഏകാധി പതൃഞ്ഞയും സാഗ്ഗ്രപാപ്ലിയേയും അഥവാ സവ്വലോകാധിപതൃഞ്ഞയും കാഠം സ്രോതാപത്തിഫ ലം (ബൌധമാഗ്ഗസ്ചീകരണം) ശ്രേഷ്യമാകുന്നു.

# ലോകവ*്റ്റ* ഭ

## <sup>ചൂഴുള</sup>രും ബ്ഭാവശ്<sup>8</sup>

## മൂലം 1.

യസ്സജിതം നാവജീതതി ജിതമസ്സനോയാതികോചിലോകെ തംബൂല മനന്ത്യ ഗോചരം അപദം കേനപദേനനേസ്സഥ.

## മൂലം 2ൂ.

യസ്സ ജാലിനീ വിസത്തികാ തൺഹാനത്ഥികുമിഞ്ചിനേതവേ തംബുലാമനന്ത ഗോചരം അപട്രം കേനപഭേന തേസ്സഥ.

## അനചയം.

Q: €0:--

യസ്സ ജിതം നാവഴീയതിയ യാ സ്റ്റജിതം ലോകെ കോചിനോ സു യാതി, തം അനന്താോചും യാ അപിലം ബുഖാം കേന പിടേന് നേ നേസ്സ്ഥ. നേ യസ്സ്, ജാലിനീ വിസത്തികാ യ

യസ്സ്, ജാലിന് വിസത്തികാ നത്ഥി, തം അനന്തഗോചാം അപദം ബുജാം കേന പദേന നേസ്സ്ഥ mo:\_\_

യസ്വജിതം നാവജീയതേ, യ സ്വജിതം ലോകേ കശ്ചിൽ ന യാതി, തം അനന്ത ഗോചരം അപഭം ബൂജാം കേനപദദന നേഷൃഥ യസ്വ കഹചിൽനേതും ജാലി നീ വിഷത്മികാ തൃഷ്ണാനാ സ്തി, തം അനന്തഗോചരം അപഭം ബൂജാം കേന പദേന നേഷൃഥ.

#### അനം: ---

യാതെ അവനാൽ ജയിക്കപ്പെട്ട രാഗ പേഷാദി ക്ലോശ അറം വീണ്ടും ഉതഭവിക്കുന്നില്ല, യാതൊരുത്തനാൽ ജയിക്കപ്പെട്ട ക്ലോശ അറം വീണ്ടും അനുഗമിക്കുന്നില്ല, അനന്തുഗാവാനും സവ്വഴഞ നും രാഗാദിദോഷരവിതനുമായ ആ ബുഴാനേ ഏഴ്ച മാഗ്ഗത്തു പട പിൻതുടരണം? ബന്ധകാരിണിയും വിഷാത്മികയുമായ തൃഷ്ണ എ തൊരുവനേ യഥേഷ്ടം നയിക്കാൻ ശക്തമാകുന്നില്ല, അനന്ത ഗോ വരനും രാഗാദി പദഹീനനും സവ്വഴഞ്ഞനുമായ ആ ബുലാനേ എ പ്രകാരം പിൻതുടരണം?

## മൂലം 3.

യേത്ധാനപസ്താധീരാ നേക്യമ്മൂപസമേ രതാ, ദേവാ പിതേ സംചിഹയന്തി സമ്ബൂജാനം സതീമതം.

## അനവയം.

മു: 🕬 :---

mo:\_\_\_

യേ ഝാന പസ്താധീരാ നേ കുഖമുപസമേരതഃ സതീ മതം സമ്ബുലാനം തേസം ദേവാപി പിമയംതി. തേധ്വാന പ്രസിതാദ ധീരാദ് നൈർഷ്ക്യമേത്വോ പശമോതാദ സൂതിമ്താം സംബധോനാം തേഷാം ദേവാ അപി ന സ്പ്രമയത്തി.

14

## അനം:\_\_\_

ഏതേതു ജ്ഞാനിക്ക ധ്വാനപദായണമായിട്ട് ശാന്തിയേ—സംസാരത്വാഗം കൊണ്ടുണ്ടായ ശാന്തിയേ—അവലംബിച്ച് നിവാണം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു, സ്തുതിചാന്മാരം ്ബോധിജ്ഞാനം ലഭിച്ചവരോയ അവരേടെ പ്രബ്യാത പ്രാപിക്കാൻ ദേവന്മാർ പോലും ആഗ്രഹിക്കുന്നു.

## മൂലം 4.

കിച്ഛേ മനസ്സപടിലാഭോ കിച്ഛ മച്ചാനം ജീവിതം, കിച്ഛം സജാമ്മ സവണം കിച്ഛോ ബുമാനം ഉപ്പാഭോ.

## അനചയം.

മൂ: ഭാ: ---

mo:---

മനസ്സപടിലാഭോ കിച്ഛോ മച്ഛാനം ജീവിതം കിച്ഛാ, സ ഭധമ്മസവണം കിച്ഛം, ബു ഭധാനം ഉപ്പാഭോകിച്ഛോ.

മനുഷ്യ പ്രതിലാട്ടു കൃത്രം മർത്യാനാം ജീവിതം കൃത്രം, സജാമ്മത്രവണം കൃത്രം, ബു ക്യാനാം ഉല്പുടു കൃത്രം.

## ത്തനം: —

മനുഷ്യജന്മം ലഭിക്കുകതന്നെ ദൂർല്ലഭാം. മരിക്കുക സ്ഥാവ മായ മനുഷ്യന്റെ ജീവിതവും കുഷ്ട തമോകുന്നു. അപ്രകാർമുള്ള ജീവിതത്തിൽ ധമ്മശ്രവണം അതൃന്ത ദുർല്ലമോകുന്നു. ബുജ്യാമാ കേടെ ജന്മവും അതിദുർല്ലമോകുന്നു.

## മൂലം 5.

സബ്യം പുദ്ധന സാസനം എതം ബുദ്ധന സാസനം എതം ബുദ്ധന സാസനം

#### -:പത്ത

യു: കാ: — ' സവ്വപാപസ്സ അകരണം മു: കാ: — '

#### സം:\_\_\_

**ക**ശലസൃ ഉപനവുടു,

സചിഅപരിയോടപനം എതം ബൂദ്ധാനം ശാസനം. സാചിത്ത പർവഭാപനം എത്ത്ബൂദ്ധാനാംശാസനം

ത്തന്ത:\_

യാതൊരവിധമായ പാപവും ചെയ്യുതിരിക്കും, ചുണ്വക മ്മങ്ങളെ അനുഷ്ഠിക്കും, സ്ഥന്താമനസ്സിനെ നിമ്മലമാക്കിവയ്ക്കും ക ഇവയത്രെ ബുജ്യന്റെ അനശാസനം.

മൂലം 6.

ഖന്തീപാമം തപോ തിതിക്കഖാ, നിബ്ബാണം പാമം വടന്തിബൂലാം നഹിപബ്ബജിതോ പരപേഘാതീ സമണോഫോതിചരം വിഫേറയത്തു.

മൂലം 7.

അനുപവാലോ അനുപവാതോ പാതിമോക് ഖേഖ സംവരോ, മത്തജ്ഞുതാച ഭത്തസ്തിം ചന്നായ സയനാസനം. അധിചിത്തേ ച ആയോഗോ എതം ബൂ**ധാ**ന സാസനം.

#### **3007:**—

Q: @:-

mo:\_

ഖന്തീതിതിക് ഖാ പരമം തചോ, നിവ്വാണംപ രമം (ഇതി) ബുദ്ധാവദന്തി പപോലാതീ നഹി പവയ്യിതോ, പരം വി ഫോ യന്തോ സമണോ ഫോതി\_അനപവാദോ അനാപംഖാതോ, പാതി മോകുഖചസംവരോ **ഭത്തുസ്തിം മത്തജ്ഞുതാ** 

ക്ഷാന്തിഃ നാമതിതിക്ഷാ പരമംതപം നിവ്വാ ണം പാമം ഇതിബുദ്ധാ വദന്തി പരോപഘാതി ധത്വ തിവിച്ചമു പരം വിഹേഠമൻ നചത്രമ ണോ ഭവതി. അനാചവാദം അനുപാതം പ്രാതിമോ ക്ഷേ സംവാശ്ച ഭക്തേ മാത്രാജ്ഞതു ച പ്രാന്തം ച, പന്ഥം സയനാസനഞ്ച അയിചിത്തേ ആയോ ഗോച, ഏതം ബുറോ നം സാസനം. അധിചിത്തേ **അ**യോഗയാ എത്**ൽ** ബ**ലാ**നാം ശാസനം.

#### 37000:--

ക്ഷാന്തിയെന്നു പറയപ്പെടുന്നു തിതിക്കു പാമമായ തപ സ്സാകുന്നു. നിവ്വാണം ഉൽകൃഷ്യമെന്നു ബൂദ്ധിമാന്മാർ പറയുന്നു. പ ദ്രോഫിയായ വ്യക്തി ഭിക്ഷുവല്ല, പരപീഡ ചെയ്യുന്നവൻ ശ്രമ ണൻ (ബുധസന്വാസി) ആകുകയില്ല. ആരെയും നിന്ദികളെ . ആരെയും ദണ്ഡികയുമരുള്, നിയമാനുഷ്യാനത്തിലും ശീലങ്ങളിൽ മനസ്സിനെ സ്ഥിരമാക്കി നിൽ്മണം, മിതായാരനായിരിക്കയും നിജ്ജനസ്ഥലത്തു വസിക്കയും മനസ്സിന്റെ സഭാ യോഗനിഷ്യയിൽ വയ്യുയും ചെയ്യുണം. ഇത്രേ ബ്രോമ്മാരേടെ ഉപദേശം.

## മൂലം 8.

നകധപണവസ്സേന തിത്തികാമേസ്വവിജ്ജതി, അപ്പസ്സാഭാ ദഖാകാമാ ഇതിവിജ്ഞായപണ്ഡിതോ.

**Q**: 9.

അപിഭിബ്ബേസുകാമേസു രതിംസോ നാധി ഗച്ഛതി തൺഫൿഖയരതോഫോതി സമ്മാസം ബൂലാ സാവകോ.

## അനച:---

## **Q**; €0:

കഹാപണവസ്സേന കാമേസു തിത്തിന വിജ്ജതി, കാമാ അപ്പസ്സാഭ്രാഭുഖാ ഇതി വി ജ്ഞായ പണ്ഡിതോ. (ഹോ തി) സമ്മാസം ബുധ്യസാവ കോ ഭിവ്വേസ്യ അപികാമേ സൂതിനെ അധിഗച്ഛതി ത ൺഹക്ഷയരോ ഹോതി.

## \_\_\_mot-

കാഷാപണ വർഷേണകാമേ ഷുത്രപ്പിന്നവിട്ടത്രേകാമാ അ ല്പസ്ഥാടാലുട്ടുവാ; ഇതിവിജ്ഞാ യ നര: 'ടിവ്വേഷ് അപി കാ മേഷ്യ തുപ്ലിം നാധി ഗച്ഛതി. പന്ത്രേ തുഷ്ണാ ക്ഷയരതോ ഭേ വതി.

# അന്ത:---

കാർഷാപണ (മരവക നാണയ)ങ്ങള വർഷിച്ചാലും അ ഗ്രഹപൂത്തി ഉണ്ട കന്നില്ല. എല്ലാക്കാമങ്ങളും അല്പമാത്രമായ സ്വാദ്രജ്ളവയും ദുബപ്പടങ്ങളുമാകുന്നു. ഇതറിഞ്ഞിട്ട് പണ്ഡിതൻ ദേവോചിതങ്ങളായ വസ്തുകളിൽപോലും അസക്തി വയ്യൂന്നില്ല. ബുദ്ധശിഷ്യന്മാർ തുണ്ണുക്കുമത്തിൽ താല്പരുമുള്ളവരാകുന്നു.

## **Q**: 10.

ബഹും വേ സരണം യന്തി പബ്ബതാനി വനാനിച ജൂരാമരുക്ഖ ചേത്വാനി മരസ്സാഭയ ത ജ്ജിതാ

## മൂലം 11.

നേതംഖോസരണംഖേമം നേതംസരണമുത്തമം നേതംസരണമാഗമ്മ സബ്ബുടുക്കമാപമുച്ചതി.

## അനാച: \_

മു: ളാ:\_ അബിതാ

മനസ്സാഭയതജ്ജിതാ പവ്വതാനിവനാനിഞ്ഞ രാമരേക്ഖചേത്വാനി ചബഹ്ഹാവേസരണം യന്തി-ഏതം ഖോഖേ മംസരണംന,ഏതം ഉത്തമംസരണംന,ഏ തംസരണംആഗമ്മ ന വ്യടുക്ഖാനപമുച്ചതി

## mo:\_

മനുഷ്യാഭയതജ്ജിതാദച വ്താനിവനാനി ആരാമ വൃക്ഷലൈത്വാനിച ബഹ്രാവെശരണംയാന്തി, എതൽഖല്യക്ഷേമം ശരണംനഭവതി,എതൽ ഉത്തമംശരണംനഭവതി, എതൽശരണം ആഗമൃ സവ്ദ്രവാൽ നപ്രമച്ചുതേ

## അന:-

മനുഷ്യർ ഭയവിഹാലതായിട്ട് പവ്വതം, വനം, ഉഭ്വാനം, വ്വ . ക്ഷം, വൈത്വം തുടങ്ങിയ പലസ്ഥാനങ്ങളിലും ആഭയം പ്രാപിക്കു ന്നു. ഇവയൊന്നും ഉത്തമങ്ങളായ അഭയ സ്ഥാനങ്ങളല്ല. ഈവിയമു ള്ള ആശ്രയങ്ങളും ഉത്തമങ്ങളല്ല. ഇപ്രകാമേള്ള രക്ഷാസ്ഥാനങ്ങഠം ലഭിച്ചാലും മനുഷ്യൻ ദുഖങ്ങളിതനിന്നു രക്ഷുപ്രാപിക്കേയില്ല മൂഖം 18.

യോചബു**ജ്ഞ്ച**യമ്മഞ്ച സംഘഞ്ചശാണംഗതോ, ചത്താരി അരിയസച്ചാനി സമ്മച്ചജ്ഞായപസ്സതി

**Q: 13** 

ളക്ബംളക്ഖസമപ്പാഭം ളക്ഖസ്സപത്തിക്കമം. അരിയഞ്ചുട്ട്റങ്ഗികംമഗ്ഗാ ളക്ബൂപസമഗാമിനം.

a: 14

ഏതംഖോസരണംഖേമം ഏതംസരണമുത്തമം ഏതംസരണമാഗമ്മ സബ്ബുടുക്ഖാപമുച്ചതി.

**അന**്നാ

Q: 60:\_

യോച ബുത്രങ്ങധമ്മഞ്ച സം ചേഞ്ചശരണം ഗതോ ടുക്ഖാ ടുക്ഖസമുപ്പാടം ടുക്ഖസ്സ് അ തിക്കമഞ്ചു, ടുക്ഖൂപ സമഗാ മിനം അരിയം അട്ടങ്ഗികംമ ഗ്രഞ്ച ഇതി ചത്താരി അരിയ സച്ചാനി സമ്മുപ്പുഴഞ്ഞായ പ സ്തി,ഏതം ഖോ ഖേമം സം ണം. ഏതംഉത്തമം സംണം. ഏതം സരണം ആഗമ്മസവ്വ ടുക്വാപമുച്ചതി. mo:-

യശ്ചയ്ടി ബുമാഞ്ച ധമ്മഞ്ച സംഘഞ്ചശരണം ഗതുദ്രവം ദ്രാസമുൽപാഭം ദ്രാവസ്യ അ തിക്രമഞ്ച ദ്രാവേപശമഗാമി നം ആളും അഷ്പര്ഗികംമാ ഗ്രാത്തിചത്വാരിആള്സത്യാ നിസമൃക് പ്രജ്ഞയാപശ്യതി ഏതൽഖ്യയക്ഷമം ശരണംഭ വതി ഏത്തയ്യെത്തമംശരണം വേതി ഏത്ത്യത്തമംശരണം വേതി എത്ത്യത്തെമംശരണം

ത്തന്ത: --

കെയവൻ ബുലാനെയും ധമ്മാത്തയും സംഘടത്തയും ശാണാ പ്രാപിച്ചിട്ട് ഭുഖാം, ദുഖത്തിനെറെ ഉൽപത്തി, ദുഖത്തിന്റെ അ തിക്രമം, ഭുഖത്തെ ശമിപ്പിക്കുന്നതായ അഷ്ടങ്ങ്ഗമാഗ്ഗാ ഈ നാലു സതൃങ്ങളെ സമൃക്ജ്ഞാനത്താൽ ഒശിക്കുന്നുവെങ്കിൽ അ പ്പോഠം ഇതു ടുുവരഹിതമായ ആശ്രയമായിത്തീരുന്നു. **ഈ അശ** യം പ്രാചിച്ചിട്ടു മനുഷ്യൻ സവ്വദ്യവങ്ങളിൽ നിന്നും വിമുക്കു നാകുന്നു.

# a: 15.

ടുല്ലുളോ പുരിസാ ജ ജേഞാ നംസാ സബ്ബത്ഥ ജായതി താരകലം സുഖ മേ ധതി

## അഥവരം

**වූ: ම**ා:\_

സം:-പുരുപ്പാജാനേയഃ ഒർല്ലൂട്ടു, സു സർവത്രനജായതേ, യത്ര സ ധീഃം ജായതെ, തം കലം സു

ഖം ഏയതേ.

പുരിന്നാ ജജ്ഞോ ഒല്ലുങ്ങുന്നോ നവ്വത്ഥ ന ജായതി, യത്ഥ നോ ധീരോ ജായതി തം ക ലംസുഖമേധതി.

അന: —

ബുദ്ധനപ്പോലുള്ള പുരുപ്പുത്രായ്ക്കു ദൂർല്ലഭനാകുന്നു. ഇപ്പു കാരമുള്ള പുരുപ്പും എല്ലായില്ക്കാരമുള്ള മാധതാര് കലാത്തിൽ ജനിക്കുന്നുവോ ആ കലാ അ ഭിവ്വദ്ധി പുറപ്പും പുരുപ്പും പുരുപ്വും പുരുപ്പും പുരുപ്വും പുരുപ്വും പുരുപ്വും പുരുപ്വും

മൂലം 16.

സുഖോ ബുധാനം ഉപ്പാഭോ സുഖാ സദ്ധമ്മ ടേ സനാ, സുഖാസംഘസ്സ സാമഗ്ഗി സമഗ്രാനം തപോസുഖോ.

### **അന**ച:\_\_\_

නු: පා:\_

\*mo:\_

ബുരാനം ഉപ്പാദേസ്യവോ, സഭാമ്മാഭസനാ സഖാ, സങ്ഘസ്സ സാമഗ്ഗി സഖാ, സമഗ്ഗനം തപോസ്യഖോ. ബുദ്ധാനാം ഉൽപാദം സുഖ്യ സഭ്യമ്മ ഭേശനാ സുഖാ, സംഘസ്വ സാമഗ്രീ സുഖാ, സമഗാണാം തപഃ സുഖം.

## അനം:-

ബുദ്ധന്മാരുടെ ഉത്ഭവം സുഖകാമാകുന്നു. ധമ്മോപദേശവും സുഖപ്പദമാകുന്നു. സംഘത്തിന്റൊ ഐകമത്വം ശ്രേയസ്സൂരമാകുന്നു. എഖാവഹമാകുന്നു,

# മൂലം 17.

പൂജുരനേ പൂജയതോ ബുങ്കേയളിവസാവകേ പപഞ്ച സമതിക്കന്തേ തിണ്ണസോകപരിദ്രവം

മൂലം 18.

നേ താളിസേ പൂജയതോ നിബ്ബതേ അകതോ യേ നസക്കാവുഞ്ജാ സംഖാതും ഇമേത്തമപി കേനചി.

## അനാ:\_

Q: 80:-

പൂജാരറേബുഭ്യ യദിവസാവകേ പൂജയതോ,പപഞ്ച സമതികന്തേതിണ്ണ സോകപരിദ്ദവേതാ ദിസേനിവ്വുത അകതോഭയേതേ പൂജയതോഇമേത്തമപിപുഞ്ജം സംഖാതുംനകേനചിസക്കാ m∘:-

പൂഴാർഹാൻബുറോൻ യലിവാത്രാവകാൻ പ്രപഞ്ച സമതിക്രാന്താൻ തീണ്ണ് ശോകപരിദ്രവാൻ താദ്രശാൻനിവ്വതാൻങ് കതോഭയാൻതാൻപൂജ യത്രനേസ്വെയ്യയന്മാത്ര മചിപ്പണ്വംസംഖ്വാതും നകേനവിൽശക്വം.

അന്ത:\_

പൂജനീയന്മാരായ ബുദ്ധന്മാരെയോ അഥവാ അവരേടെ ശി ഷൃന്മാരായ ഭിക്ഷുക്കളെയോ തുക്കുയെയും ദൃശ്യപ്പപഞ്ചാത്തയും അതിവത്തിച്ച് നിർഭയം ജീവി കുന്ന നിർവ്വതന്മാരെയോ പൃജി കുന്ന മനുഷ്യവർറ പുണ്യം ഇത്രമാത്രമെന്നു നിശ്ചയിക്കുക ആ രാലും സാജ്യമല്ല.

<sup>ചമ്യള്</sup>ങ

പ്രഥമപരിഛേദ:

സമാപ്ലൂട

# ം സമവർഗം:

പഞ്ചാം

**Q**: 1.

സു സുഖാം ബത ജീവാമ വേരിനേസു അവേരിനോ, വേരിനേസു മന്നസ്സേസ വിഹരാമ അവേരിനോ.

 $^{2}$ 

സു സുഖം ബത ജീവാമ അതുരേസു അനാതുരോ അതുരേസു മനസ്സേസു വിചാരാമ അനാതുരാ

3

സുസുഖം ബതജീവാമ ഉസ്സുകേസു അനസ്സകാ ഉസ്സുകേസു മനസ്സേസു വിഹമാമ അനസ്സകാ

ക്കവാതം

മു: 🙉:...

wo:-

വേരിനേസ്യ അവേരിനോസ്യ സുമാം ബത ജീവാമ, വേരി നേസ്യ മാസ്സെസ്യ അവേരി നോ വിവരാമ; അതുരേസ അനാതുരാസ്യ സുഖം ബത ജീവാമം അതുരേസ മനസ്സേ സ്യ അനാതുരാ വിവരാമം ഉ വൈരിഷ്യ അവെരിണ്ട സു സുഖം ബത ജീവാമ്ക് വൈരി ഷു മനുഷ്യേഷ്യ അവെരിണ്ട വിഹരാമ്പ് ആതുരേഷ്യ അനാ തുരായ സുസുഖം ബത ജീവാമ്ക് ആതുരേഷ്യ മനുഷ്യേഷ്യ അനാ തുരായ വിഹരാമ്പ് ഉത്സംകഷ്യ സ്സുകേസ അനുസ്സുകാ സസ ഖാ ബത ജീവാമ, ഉസ്സുകേ സമനുസ്സേസ, അനുസ്സ കാ വിഹരാമ. കുമാകും ഉത്സകേഷ്മനപ്പോ അനുതുകാം സന്ത്യം വിചാ അനുതുകാം സന്ത്യം വിചാ

## അൻ-\_

ശത്രുകളുടെ ഇടയിൽ നാം ശത്രത്വമില്ലാത്തവരായി ജീവി ക്കുന്നു, വിഭേവഷികളും അസ്യയാലുകളുമായ മനുഷ്യരുടെ കൂട്ടത്തി ൽ വിഭേവഷശ്ശുന്വരായിട്ടും സഞ്ചരിക്കുന്നു. ലോരോഗാഭി ദോഷ യുക്തരായ ജനങ്ങളുടെ മല്യുത്തിൽ അനാത്രരായിട്ടു നാം സുഖമാ യി ജീവിക്കുന്നു. അതുരന്മാരുടെ കൂട്ടത്തിൽ അനാതുരോയും ജീവിക്കു സക്തരായ ജനങ്ങളുടെ മല്യുത്തിൽ അനാനുക്തരായും ജീവിക്കു നും. ആസക്കരായ ജനങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ അസക്തിരവിതരാ യും സഞ്ചരിക്കുന്നു.

## Q: 4.

സുസ്വം ബങ്ങിവാക യേസംനോ നത്ഥി കിഞ്ചനം, പീതികേഖാ ഭവിസ്സാമ ഭേവാ ആഭസ്സുരാ യഥാ. വൂറം.

**め**のこと: ----

മൂ: ഭാ:---

സം:\_

യേസം നോകിഞ്ചന നത്ഥി, തേ വയം സുസുഖം ബതജീ വാമ; യേഷാം നഃ കുഞ്ചന നാസ്തി തേവയം സുസുഖം ബത-ജീവാദ

**ആഭസ്സരാ** ദേവാ യഥാ പീതികേബ് ഭവിസ്റ്റാമ. പോണം ജൂയ്യത്തോം യസാനമം ജൂയ്യത്തോം രസാ **അ**ഭാഹാമാം ദേവാം

## അന്താനാ:\_

നമ്മിൽ എത്തെൽത്തർ രാഗഭേഷത്തി ഭോഷത്താം ഭോ രോപോലും ഇല്ലാത്രിക്കുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള നാം സുവരായി ജീ വിക്കുന്നു. വരുക! തേജോമയമുത്തികളായ ദേവന്മാരേപ്പോലെ നമുക്കു പ്രീതിയും ആനന്ദാവുമനുഭവിക്കാം.

# digitized by www.sreyas.in

## മൂലം 5.

ജയംവേരം പസവതി ഉക്യാസേതി പരാജിതോ ഉപസന്തോ സുഖാദസതി ഹിത്വാജയ പരാജയം.

## അനച:\_

Q: 80\_

mo:-

ജയം വേരം പസവതി പരാജിതോ ദുകുഖാ സേതി; ഉപസന്തോ ജയപരാ-ജയം വേത്വാ സൂഖം സേതി. യമായിയാ പ്രതായ ചരാജിയാ കുഞ്ഞ ശേയേ ചരാജിയാ കുഞ്ഞു അവായിയാ സ്വാര ശേയേ

## അന്മ:\_

ജയം വിരോധത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. പരാജിതൻ ദ്രൂഖിക്കുന്നു, രാഗദേചഷങ്ങളില്ലാത്ത പുരഷൻ ജയപരാജയങ്ങളില്ലാതെ സുഖിയായി ഭവിക്കുന്നു.

## മൂലം 6.

നത്ഥിരാഗസമോംഅഗ്ഗി നത്ഥിലോസസമോ കലി നത്ഥി ഖന്ധാലി സാഭുക്യഖാ നത്ഥി സത്തി പാം സൂഖം

#### -: പ്രത്ത

**නු: ප**ා.\_

രാഗസമോ അഗ്ഗി നത്ഥി ഭോസസമോ കലിനത്ഥി. ഖന്ധാ**ഭി സം**ക്രീയനത്ഥി സന്തിപരോ സുഖം നഞ്ചി. mo:-

രാഗസമഃ അഗ്നിന്നാസ്ത്വി, ലോഷസമഃ കലിഭ നാസ്തി, സ്തൂന്ധസദ്രശം (പഞ്ചസ്തുസ്ഥ

മുഖം നാസ്തി, ശാന്തേ പിരം സുഖം നാസ്തി.

#### അന്ത: ---

ആസക്തിക്കു തുല്വുമായ അഗ്നി വേറെ ഇല്ല. ദേചഷ്ടത്തിന സമമായ പാപറുമില്ല. പഞ്ചസ്ത്യസ്സെട്ടശമായ ട്രുചവും ശാന്തി യേക്കാഠം ശ്രേഷ്ഠമായ സംഖവും ഇല്ലതന്നെ

# മൂലം 7.

ജിഘച്ഛു പരമാരോഗാം, സങ്ഘാത പരമാദുഖാ ഏതം ജ്ഞതചാ യഥാഭ്രതം നിബ്ബാണം പരമം സുഖം.

## അനച: ----

## **නු: ස**ා.

ജിഘച്ചു പരമാരോഗാ, സങ്ഘാരാ പരമാഭ്രഖാ ഏതം യഥാഭ്രതം ജഞത്വാ പരമം സുഖം നിബ്ബാണം പുറപ്പോതി.

## സം: —

ജിഘ്യക്ഷാ പരമാ രോഗാം സംസ്തോരോട്ടായം, ഏതൽ ധോഭ്രതം ജ്ഞാത്വ്, പരമം സൂഖം നിവ്വാണം പ്രാപ്പോതി—പണ്ഡിത്ഥ ഇതിശേഷാ

#### അന്ത: --

ലോഭം വലിയ രോഗമാകുന്നു, സംസൂഹരം അത്വന്താ ദുഃഖ വുമാകുന്നു, ഇതിന്റെ യാഥാത്ഥ്വത്തെ ഗ്രഹിച്ചിട്ടു' വിഭചാൻ പര മാനന്ദത്തെ—നിവാണത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

# g: 8. 50000

അരോഗ്വപരമാലാഭാ സന്തുട് രീ പരമം ധനം വിസ്റ്റാസ പരമാ ജ്ഞാതീ നിവ്വാണം പരമം സുഖം

## ്<sub>മുന്ന നൂര</sub>ം പോഴ **ആന്വ:**-

## **නු: ප**ා...

**ആരോഗ്വപരമാലാഭാ,** സന്തൂട് റീചരമാധനം, വിസ്സാസപരമാജ്ഞാതീ നിവ്വാണം പരമാസവാം.

## - Mo:\_

അരോഗൃദചരമാലാഭാഭ സന്തുഷ്യിഃ ചരമാധനം, വിശചാസഃചരമഃ ୬തൊതി, നിവ്വാണഃപരമാസുമാം,

#### \_:**0**000

ത്രൂരോഗ്വമത്രേ വലിയ ലാഭം, സന്തോഷം തന്നെയാണും വലിയ ധനം, വിശചാസം ഉത്തമബന്ധുവം നിവ്വാണം പാമാന ന്ദവുമാകുന്നു.

# digitized by www.sreyas.in

## മൂലം 9.

പവിവേകരസംപീത്വാ രസംഉപസമസ്സച നിഭ്രയേമോതിനിപ്പാപോ ധമ്മപീതിരസംപിബം.

## അനച:\_

නු: **ළ**ා:\_

Mo:-

പവിവേകരസംഉപ സമസ്സ്രചാസംപിത്വാ ധമ്മപീതിരസംപിബംനിദ്രരോ ഹോതി,നിപ്പാപോഹോതി-

പ്രവിവേകരസംഉപശമസ്യ ചാസംപീത്വാധമ്മപീതി കെ രസംപിബൻനിർദ്രരോ ഭവതിനിഷ്പാപോടവതി.

®000: -

എതൊരാഗം വിവേകത്തിന്റെറയും ഉപശമത്തിന്റെറയും മാ ധുയ്യം അനുഭവിച്ചിരിക്കുന്നു. അവൻ യമ്മപാനത്രപമായ മധുവി നേ അസ്വലിച്ചിട്ട് നിർഭയന്തം പാപാഹിതനമാകുന്നു.

# മൂലം 10

സാധുടസ്സനമരിയാനം സന്നിവാസോസഭാസംഖോ അടസ്സനേനബാലാനാം നിച്ചമേവസംഖീസിയാ

11

ബാലസങ്ഗതചാരീഹി ജീഘമലാനംസോചതി ദുക്ഖോബാലേഹിസംവാസോ അമിദത്തനേവസബ്ബദാ ധീരോചസൂഖസംവാസോ ജ്ഞാതീനം വ സമാഗമോ

അന്വ:-

മു. ഭാ:-

mo.

അരിയാനം ഭസ്സനം സാധ്യ, സന്നിവാസോ സഭാ സവോ ബാലാനം അഭസ്സനേന നിച്ച മേവ സുഖീസിയാ ബാലസ

അയ്യാണാം ഭശനം സംധ്യ (തേഷാം) സന്നിവാസം സഭാ സുഖബോലാനാം അഭശനേന നിത്ര മേവ സംഖീ സ്വാ ക ങ്ഗത ചാരീഹിമിലാം അറോ നംസോചതി അമിത്തേനേവ ബാലേഹി സംവാസോസവ്വടാ ഒക്ബോ, ജ്ഞാതീനം സമാഗ മോവ ധീരോച സുഖസംവാ സോ.

അവല സങ്ഗത-ചാരീഹി ഭീ ർഘം അജാചാനം ശോചതി, അമിത്രേണേവബാലൈഃ സം വാസഃ സർവ്വഭാ ഭുഖഃ ജ്ഞാ തീനാം സമാഗമ ഇവ ധീരു ചസുഖസംവാസു

## അന്മ: ---

ത്രോമ്പാരുടെ ടർശനം ത്രേയസ്ത്രംമാക്സു. അവരോടു വരു സഹവാസവും അപ്രകാരം ഉത്തമമാക്സു. മുർബന്മാരെ ടർറ്റ് കാതിരുന്നത് എന്നും സുഖമായിരിക്കാം. ഏതൊരാഠം മുർഖന്മാ രോട്ട സഹവസിക്കുന്നുവോ അവൻ ടീർഘകാലം ദ്രുഖിക്കുന്നുട യാകം. ശത്രവിനേടുള്ള സഹചാസംപോലെ അജ്ജസഹവാസം സമാ ദ്രുഖകരമാക്സു. സ്ഥന്ത്രം ജനങ്ങളോടുള്ള സംസഗ്ഗാപോലെ ജ്ജാനികളുമായുള്ള സഹവാസം ഏററവും സുഖപ്പടമാകുന്നു.

# **q**: 12.

തസ്മാഹി, ധീരഞ്ച പജ്ഞഞ്ചാവാഹസ്സതഞ്ച ധോരയഹസീലം വൗവന്ദ്രമരിയം തം താ ദിസം സപ്പരിസം സുമേധം ജേഥ ന ക്ഖത്തപഥം വ ചന്ദിമാ.

#### അനവയം.

## **Q 6**0:----

തസ്മാഹിധീരഞ്ച പജ്ഞഞ്ച ബഹസ്സതഞ്ച ധോരയഹസീ ലം ച വതവന്തം ച അരി യം ച താദിസം സപ്പൂരിസം സുമേധംതം ചന്ദ്രിമാനക് ഖ ത്തപഥംവള്ജേഥ.

## mo:\_\_\_

തസ്മാജി ധീരഞ്ച പ്രാജ്ഞഞ്ച ബഹുശ്രതഞ്ച ധുതൃശീലം (ക ഷ്ടസഹിഷ്ക്കം) വ്രതവന്തം അ യ്യം താളശം തം സൽപുരേഷം ചന്ദ്രമാനക്ഷത പഥമിവ ജേജ രൻ.

## അന: ---

അതിനാൽ, ചന്ദ്രൻ താരാപഥത്തിൽ സഞ്ചാിക്കുന്നതുപോ ലെ, ഏതൊരു ധീരൻ പ്രാജ്ഞാസമ്പന്നനും നിഗമാഗമങ്ങളെ അ റിഞ്ഞവനും ആർഹത്വപ്രാപ്പിതുവമായ ഭാരത്തെ വഹിക്കുന്നവ നും വ്രതപരായണുനും ആശ്ശനമായിരിക്കുന്നുവോ, ആപ്രകാരം ബു ധിമാനും ഉത്തമനുമായ വ്യക്തിയേ അനുഗമിക്കണം; ജജിക്കുണം.

# സംവാഗ്ഗം പഞ്ചദഗം

# പ്പിയവർഗ്ഗദ

(ഭഷാധാരം)

മൂലം 1.

അയോഗേസ്മിഞ്ചു അയോജയം യോഗസ്മിഞ്ചു അയോജയം അത്ഥംഹിത്വാപിയഗ്ഗാഹരീ പിമോതാത്താനുയോഗിനും

2

മാപിയേഹിസമാഗച്ഛി അപ്പിയേഹികഭാചനം, പിയാനംഅഭസ്മനംഭുക് ഖം അപ്പിയാനഞ്ചദസ്സുനംം

3

തസ്മാപിയംനകയിരാഥ പിയാപായോഹിചാപകോ ഗന്ദമാതേസംനവിജ്ജന്തി യേസംനത്ഥിപിയാച്ചിയം.

അനച:\_

**නු: ස**ා:\_

**\$**0:\_

അയോഗേത്തത്താനം യുഞ്ഞായോഗസ്റ്റിഞ്ച അയോജയാത്തത്താനായിത്വാ പിയഗ്ഗാഹീതത്താനയോ ഗീനാപിഫേത പിയേഹിതുപ്പിയേഹി കുദാചനംമാസമാഗച്ഛി, പിയാനംത്മടസ്സുനംത പ്രിയാനഞ്ചടസ്സനംഭക്ഖം mo:\_

അഅധാഗേ**ങ്ങുന്നാനാ**യു ഞ്ജൻയോഗേചഅയോ ജയൻ, അത്ഥാഹിത്വാ പ്രിയഗ്രാഹീ**ങ്ങുതമാ**നുയോഗി നാസ്പ്രാമയൽ-പ്രിയെങ്ങപ്രിയെങ്കുറ ചനമാസമാഗച്ചു,പ്രിയാണാം അഭശനംഭ്യവാതസ്മാൽപ്രിയം തനുാപിയാനകയിരാഥ പിയാപായോഹിപാപകോ, യേസംപിയാപ്പിയാനത്ഥി,തേ തേ സംഗന്ഥാനവിജ്ജന്തി.

നകുളാൽപ്രിയാപായുപാപകു യേഷാംപ്രിയാപ്രിയേ നസ്തുതേഷാംഗ്രന്ഥും നവിള്യത്തെ.

## അനാ:\_

ഏതൊരാഠം അയോഗ്യവസ്തവിൽ താല്പയ്യത്തോടുകൂടിയും യോഗ്യവസ്തവിൽ ആഗ്രഹമില്ലാതെയും തൻറെ ലക്ഷ്യത്തെ തൃ ജിച്ച് പിയ പദാത്ഥങ്ങളിൽ ആസേക്തിയോടുകൂടി ഇറിക്കുന്നു, ആ മനുഷ്യൻ ആത്രമയോഗതൽപാൻ സ്പ്രഹംനീയനത്രേ. (ആ ത്രമയോഗതൽപാരൻറ അവസ്ഥ കണ്ട് അതു പ്രാപിക്കാൻ അ വൻ് ആഗ്രഹമുണ്ട കുന്നം.) പിയമോ അപ്രിയമോ ആയ വസ്ത വിൽ ഒരിക്കലും ആസക്തനാകത്തു്. പ്രിയ വസ്തവിൻെറ അടർ നവും അപ്രിയ വസ്തവിൻെറ ഭർനവും ടുംഖകരമാകുന്നം. ആക യാൽ, ഒരു വസ്തുവിൻെറ വിയോഗം യഥാത്ഥത്തിൽ അശുഭമു ആരാക്കുന്നുവിൻെറെ വിയോഗം യഥാത്ഥത്തിൽ അശുഭമു അമാക്കുന്നുവിൻറെ വിയവും അപ്രിയവും ഇല്ലാത്തവക്ക് യാതൊരു ബന്ധനവും ഇല്ല.

## മൂലം 4.

പിയതോജായതേസോകോ പിയതോജായതേഭയം പിയതോവിപ്പമത്തസ്സ നത്ഥിസോകോകതോഭയം.

## അനച:\_

**Q**: **8**3:-

പിയതോസോകോജായതെ, പിയതോഭയംജായതെ, പിയതോവിപ്പമുത്തസ്സ സോകോനത്ഥികതോഭയം M'o:\_

പ്രിയരുശോകുജായതെ, പ്രിയതോഭയംജായതെ, പ്രിയതോവിപ്രമുക്കസ്വ ഗോകുനാസ്തികതുഭയം

### അനാ:---

പ്രിയത്തിൽനിന്നും ശോകമുണ്ടാകുന്നു, പ്രിയത്തിൽനിന്നു് ഭ യമുണ്ടാകുന്നു. പ്രിയരഹിതനായ വ്യക്തിക്കു് ഓഖമില്ല. ഭയത്തി നു പിന്നെ സ്ഥാനമെവിടെ?

## Q: 5.

പേമതോ ജായതേ സോടകാ പേമതോ ജായതേ ഭയം. പേമതോ വിപ്പ മുത്തസ്സ നത്ഥിസോകോ കതോ യോ?

## ക്കുന്നു

## Q: 60:\_\_\_

പേമതോ സോകോ ജായതെ, പേമതോഭയം ജായതെ, പേമ തോ വിപ്പമത്തസ്സസോകോ ന തഥി കതോ ഭയം?

## mo: -

പ്രേമത് ശോകു ജായതെ, പ്രേമതോ ഭയം ജായതെ, പ്രേമതുവിപ്രമുക്കസ്വ ശോ കോ നാസ്തി കതോ ഭയം.

#### @MCC00:---

പ്രേമത്തിൽ നിന്നു ശോകമുണ്ടാകുന്നു, പ്രേമത്തിൽ നിന്നു' ഭയമുണ്ടാകുന്നു. പ്രേമത്തിൽ നിന്നു മുക്തനായ പുരേഷന ശോക മേ ഇല്ല, അപ്രകാർമുള്ള പുരേഷനിൽ ഭയത്തിനു സ്ഥാനമെവിടെ?

# **q:** 6.

രതിയാ ജായതേ സോകേ രതിയാ ജായതേ ഭയം, രതിയാ വിപ്പമുത്തസ്സ സോകോ നത്ഥി കതോ ഭയം

#### നാന്

## **2**0: **@**0:

രതിയാ സോകോ ജായതെ, ര തിയാ ഭയം ജായതെ, രതി യാ വിപ്പമുത്തസ്സ് സോകോ നത്ഥി കതോ ഭയം.

#### mo.

ത്വോ ശോകോ ജായതെ ത്വോ ഭയം ജായതെ, ത്വോവിഷ്ട്രമു കതസ്വ ശോകോനാസ്സി കതഃ ഭയം.

## അനം:----

രതികൊണ്ട് ദുദ്വമുണ്ടാകന്നു, രതികൊണ്ട് ഭയമുണ്ടാ കുന്നു. രതിയോടു വിമുക്തനായിരിക്കുന്നവന്റ് ഗോകമില്ല. അവു നിൽ ഭയത്തിനു സ്ഥാനവുമില്ല.

## മൂലം 7.

കാമതോ ജായതേ സോകോ കാമതോ ജായതേ ഭയം. കാമതോ വിപ്പമ്പത്തസ്സ നത്ഥി സോകോ കതോഭയം.

## ത്ത്രവാത്തം

## Q: 60:\_

കാമതോ സോകോ ജായതെ കാമതോ ഭയം ജായതെ, കാ മതോ വിപ്പമത്തസ്സ സോ കോ നത്ഥി കതോ ഭയം.

## mo:\_

കാമതഃ ശോകഃ ജായതെ, കാമ തഃ ഭയം ജായതെ, കാമതഃ വി പ്രമക്തസ്വ ശോകോനാസ്തി ക തോ ഭയം?

## അന്ത:\_\_\_\_

കാമം നിമിത്തം ശോകമുണ്ടാകന്നു, കാമത്തിൽ നിന്നു ഭയ മുണ്ടാകുന്നു, കാമത്തിൽ നിന്നു വിമുക്തനായ വ്യക്തിക്ക് ശോകവു മില്ല. ഭയവുമില്ല.

# മൂലം. 8.

തൺഹായ ജായതേ സോകോ തൺഹായ ജായതേ ഭയം തൺഹായ വിപ്പമുത്തസ്സ സോകോ നത്ഥി കുതോ ഭയം.

#### അന\_ത്രം

## മൂ: 🙉: —

തൺഹായസോകോ ജായതെ, തൺഹായ യോ 'ജായതെ, തൺഹായ വിച്ചമുത്തസ്സസോ കോനത്ഥി കതോ ഭയം.

#### nuo: -

തുഷ്ണയാ ശോക്ഷ ജായതെ, തുഷ്ണയാ യോ ജായതെ, തു ഷ്ണയാ വിപ്രമക്കസ്വ ശോ കോ നാസ്തികതോ ജയം.

#### ണന:-

തുഷ്ണാരഹിതനായ പ്യക്ഷേന ഭാഗോകുക്കുമാൽ ഭയവും ഉണ്ടാകുന്നു.

**q**: 9

സീലടസ്സന സമ്പന്നം ധമ്മട് ഠം സച്ചാംഭിനം അത്തനോ കമ്മ കബ്ബാനം തം ജനോ കരുതേ പിയം.

## പ:\_\_\_

2: C:-

™o:\_

ജനോ സീല മസ്സന സമ്പന്നം ധമ്മട്ഠം സച്ചവാഭിനിം അത്തനോ കമ്മ കവ്വാനം തംപിയം കുരുതേ.

ജനാശീല ഭശന സമ്പന്നം\_ (സത്സ്വഭാവിനം ജ്ഞനിനം) ധമ്മിഷ്ഠം സതൃവാദിനം ആത്മനാ കമ്മ കവ്വാണം തംപ്രിയം കരേത.

## അനാ:-

സത്സാഭാവിയും ജ്ഞാനിയും ധാമ്മികരും സത്വവാദിയും ആത്മുകമ്മതല്ലരനമായ പുരഷനെ ലോകം ഇഷ്ടപ്പെടുന്നു.

**2**: 10.

മ്മന്ദ്രജാതോ അനക് ഖാതെ മനസാ ച ഫുടോ സിയാ, കാമേസുഖ അപ്പടി ബലാഖിത്തോ ഉലാം സോ തോതിവുച്ചതി.

## അനച:

**@: @**0:\_

Mo:-

അനക്ഖാതെ ഹാന്മജാതോ മനസാചഹുടോ സിയാ, കാമേസുച അപ്പടി ബലാചി-ത്തോ

വദ അനാഖ്വാതേ ഹന്മജാതാ മനസാ ച സ്ഫുരിതാ സ്വാൽ, കാമേഷ ച അപ്രതി ബജാചിച ത്താ

ഉദ്ധംസോ തോതിവുച്ചതി.

സഃ ഉയർജ്വസ്രോതാഃ **ഇത**്വ. ഉച്ചുതേ.

## അന്ത: --

ഏതൊരാഠം അനാഖ്വാതവസ്തവിൽ (നിവ്വാണത്തിൽ) അദ ഗ്രഹത്തോടുകൂടി ഇരിക്കുന്നു, എതൊരാളിന്റെ മനസ്സ് ചിന്താ പൂണ്ണമായിട്ട് അനാഗാമിത്വം നിമിത്തം കാമ്വവസ്തകളിൽ അ സക്തിശുനൃമായിരിക്കുന്നു, അപ്രകാമുള്ള വ്യക്തിയെ ഉൾപ്പോ സ്രോതസ്സെന്നും ഉൾക്കാഗാമിയെന്നും പറയുന്നു.

## **q: 11**.

ചിരപ്പവാസിം പുരിസം ഭുരതോ സോത്ഥിമാഗതം ജ്ഞാതിമിത്താ സുഹജ്ജാച അഭിനന്ദ്രതി ആഗതം.

I2

തഥേവ കുതപുഴഞന്വി അന്തുലോകാ പരംഗതം പൂഴഞാനിപതി ഗൺഹന്തി പിയം ജഞാതീവ ജൈഗതം.

#### അനാ:

മു: 🕏 ു:\_

mo:-

ചിരപ്പവാസിം ക്ലതോ സോ-ത്ഥി മാഗതം പുറി സംജ്ഞാതി മിത്താ സുഹജ്ജാ ച അഭിനന്ദന്തി. തഥേവ അസ്മാലോകാ പരംഗതം കത പുജ്ഞന്ചി ആഗതം പിയം ജ്ഞാത്രീവ പുജ്ഞാനി പത ഗൺഹന്തി. ചിരപ്രവാസിനം ഭൃത്തു സ്വസ്തി ആഗതം ജ്ഞാതി മിത്രാണി സുഹൃദശ്ച അഭിനന്മുത്തി. തപ്രൈവ അസ്താൽ ലോകാൽ പരംഗതം കൃതപുണ്യമപി ആഗതം പ്രിയം പുണ്യാനി ജ്ജഗതം പ്രിയം പുണ്യാനി ജ്ജാതിരിവ പ്രതിഗ്രഹ്ണ\_

## @MCCO:\_

ചിപ്പോംസിയായ പുരുഷൻ ഭുരഭശത്തുന്ദിന്നും സൂങ്ങമായി തിരിച്ചുവരുമ്പോരം അവന്റെ ജ്ഞാതികളും ബന്ധുക്കളും സ്റ്റേ ഫിതന്മാരം എപ്രകാരം അവനെ അഭിനന്ദ്രിക്കുന്നുവോ, അപ്രകാരം പേണ്യവാനായ മനുഷ്യൻ ഇഫലോകത്തുനിന്നും പരലോകം പ്രാപിച്ചാൽ ബന്ധു മിത്രാളികളേപ്പോലെ അവന്റെ പുണ്യുക്കാരം അവനെ എതിരേറ്റു സ്വീകരിക്കുന്നു.

> പുതവഴു ഷോഗരു

# കോധവർഗ്ഗ:

സപ്തിലശഃ മൂലം 8.

കോധം ജമേവിപ്പ്വുത്തേയ്യമാനം സംജ്ഞോ ജനം സബ്ബമതിക്കമേയ്യ തം നാമരൂപസ്തിാതന്നുജ്ജമാനം അകിഞ്ചനം നാനുപതന്തി ദുകുഖാം

## അന,ച: ---

കോധം ജപ്പോ, മാനം വിപ്പജപേയ്യ, സവ്വം സംജേഞാ ജനം അതിക്ക മേയ്യ, നാമത്രപസ്തിം അ സഞ്ജമാനം അകിഞ്ചനം തം ഒക്ചാ നാരചത്തി. mo:-

കോധംജഹ്വാൽ, മാനം വിപ്പ ജഹ്വാൽ, സവ്വാ സംയോജനം അതികമേത, നാമത്രചയോട അസജ്യമാനം അകിഞ്ചനം തം ദുഖാനി ന അനതചന്തി.

#### ത്തന:

കോപത്തെയും അവങ്കാരത്തെയും പരിത്യജിക്കണം. കാമ രാഗാദികളായ സമസ്തുക്കുസങ്ങളെയും അതിക്രമിക്കണം. നാമത്ര പങ്ങളിൽ ആസക്തിയില്ലാത്ത അകിഞ്ചനനായ പുരുള്ളതനു പ്ര ഖങ്ങൾ അനുഗമിക്കയില്ല

4: 8.

യോവേ ഉപ്പതിതം കോധം ഫോം ന്നോ വധാരയേ തമഹംസാഫോ ബ്രൂമി സ്തിഗ്രാഹോഴ്തരോജനോ.

## ന്നാന

**නු: ඡා:**\_

Muo:\_

യോവേളാപ്പതിതംകോധം അ ഫോവധാരയേ,തമഹം സാപ്രോബൂമി;ഇതരോ ജനോരശ്ചിഗ്ഗാഹോ യോവൈഉല്പതിതംക്രോധം ഭ്രാന്തം (ഭ്രമന്തം) ഫെമിവ ധാരയേൽ,തം അഹം സാരഥിംബ്രവീമി;ഇതരോ ജനുകേവലം ശ്ചിഗ്രാഹം

## 116

## അനം:\_

ഏതൊരു പുമാൻ പെട്ടെന്നുണ്ടാകുന്ന കോപത്തെ കാടി പ്രോകുന്ന രഥത്തേ എന്നപോലെ നിത്തുന്നു. അവനേ യഥാത്ഥ സാരഥിയെന്നു അാൻ പറയുന്നു. മററുള്ളവർ കോവലം ലഗാൻ പി ടിക്കുന്നവർ മാത്രമാകുന്നു.

## മൂലം 3.

അക്കോധേനജിനേകോധം അസാധംസാധ്യനാജിനേ ജിനേകമരിയംഭാനേന സച്ചേനഅലികവാദിനം.

#### അനച:\_

മു: ടോ:\_

mo:\_

കോധംങ്ങകോധേന ജിനേ,അസാധ്യംസാധു നാജിനേ,കുടരിയാടാ നേനജിനേ,അലിക

വാളിനംസച്ചേനജിനേ-

ക്രോധം**ണ**ക്രോധേനജയേൽ, അസാധുംസാധ്യനാ(സൽക്കുമ്മണാ) ജയേൽ,കുടയ്കൾംഭാനേന ജയേൽ,അലികവാടിനാം

സത്വേനജയേ**ത**\_

## അന:\_

കോപത്തേ ക്ഷമകൊണ്ടും അസാധുവിനെ സാധുതചംകൊ ബും ലുബ്ലനേ ഭാനംകൊണ്ടും അസതൃവാടിയോ സതൃത്താലും ജ യിക്കണം.

## മൂലം. 4.

സച്ഛംഭണേനകജ് ഡേയ്യ ഭജ്ജിപ്പസ്മിസിയാചിതോ ഏത്രേവത്രീഹിഠാനേഹി ഗമ്പേഭേവാനസന്തികേ.

## .:\_**:**\_

**යු: ය**ා:\_

സച്ഛംഭണേ,നകജ് ത്ഡേയ്യ, അപ്പസ്തിന്ധിയാചിതോ ഭജ്ജം,ഏതേഹിതീഹി ഠാനേഹംഭേവാനസന്തി കേഗ്ചേ ™o;\_

സൗവാഭണേൽ,നക്രധ്യേൽ, അല്പോപിയാചിത്മാള്യാൽ ഏതൈതിരി സ്ഥാനൈ ദേവനാം അന്തികേ ഗച്ഛേൽ.

## അന്ത:\_

സത്വം പറയണം, ഒരിക്കലും കോപിക്കുമ്പൂ്. യാചിക്കുന്ന വക്ക് അല്പമായ പടാത്ഥമായാലും ഭാനം ചെയ്യണം. ഈ മൂന്ന രാ ഗ്ഗങ്ങഠം വഴിയായിട്ട് മേവന്മാരുടെ സന്നിധിയെ പ്രാഖിക്കണം.

## മൂലം 5.

അഹിംസകായേമുനയോ നിച്ചംകായേന്ന ാവതാ, തേയന്തിങ്ങച്ചതംഠാനം യത്ഥഗന്തചാനസോചരേ.

## .:\_നാ

**4**]: **●**0:\_

mo:

യേമുനയോഅഹിംസകാ, നിച്ചംകായേനസംവ്യതാ, തേങ്ങച്ചതംഠാനംയന്തി, ് യത്ഥഗന്ത്വാനസോചരം. യേമുനയങ്ങഹിംസകഃനി തൃംകായേനസംവ്യതഃ ത്രേഅച്യുതംസ്ഥാനം യന്തിയത്രഗതചാനശോചതി

#### അനാ:\_

അഹിംസാനിരതന്മാരം സംയതാത്മാക്കളുമായ മുനികഠം, ഒബോഹിതവും ശാശചതവുമായ നിച്ചാണപടത്തെ പ്രാപിക്കുന്നം.

## മൂലം 6.

സമാജാഗരമാനാനം അഹോരത്താനു സിക്ഖിനം, നിബ്ബാണം അധിമുത്താനം അത്ഥം ഗച്ഛന്തി ജൈസവാ

#### .:L00

Q: 80:-

mo:-

സളാ ജാഗരമാനാനു അമോരത്താനു സിക്ഖിനം നിബ്ബാണം അധിമത്താനം അസവാ അത്ഥം ഗല്ലുന്തി സഭാ ജാഗ്രതാം അഹോരാത്ര മധിയമാനാനാം സൂവാണം അധിമുക്താനം ആശ്രവാദ അസ്സം ഗച്ഛന്തി

## അന്:---

പ്രമാദുലേശം കൂടാതെ സഭാ ജാഗത്രകന്മാരായിരിക്കുന്നവരുടെയും രാപ്പുകൽ അഭ്വായനശീലന്മാരായിരിക്കുന്നവരുടെയും നി വാണലബ്ലിക്കായി പരത്തിക്കുന്നവരുടെയും ഭോഷങ്ങരം തനിരയ നശിച്ചപോകുന്നു.

## മൂലം 7.

പൊരാണമേത്ര അതുല നേത്രം അജ്ജതനാമിച നിന്ദന്തി ഇൺഫീമാസീനം നിന്ദന്തിബഹുലാണിനം മിതഭാണിനമ്പി നിന്ദന്തി നത്ഥിലോകെ അനിന്ദിതോ

8 ന ചാഹ നച ഭവിസ്സതി ന ന ചേതമേറിവിജ്ജതി ഏകന്തം നിന്ദിതോപോസോ ഏകന്തം വാ പസംസിതോ

#### അനാ:\_

.

മു: ഭാ:— കേ അതുല ഏതമ് പൊരാണമ് നേതമ് അജ്ജതനാമിവ, തൂണഹീ മാസീനം നിന്ദന്തി, ബഹുഭാണിനം നിന്ദന്തി, മിതഭാണിനമ്പിനിന്ദന്തി, ലോകെഅനിന്ദിതോ നത്ഥി, ഏകന്തം വാപസംസിതോ ന ചാഹുന ച വിസ്സതി; ന ചേതരമ്പി വിജ്ജതി mo: -

ഫേ അതുല! ഏതൽപുനണം നെതൽ അദൃതനമേവ നരും തൂണ്ണീമാസീനം നിന്ദ്രന്തി ബഹുഭാണിനം നിന്ദ്രന്തി, മിതഭാഷിണമപിനിന്ദ്രന്തി, ലോകേ അനിന്ദിത് നാസ്തി ഏകാന്ത്രം നിന്ദിത പുരേഷം ഏകാന്ത്രം വാ പ്രശാസിതു ന ച അഭ്രയ നചഭവിഷൃതി. നച ഏതർഹി അധുനാ...

വത്തതേ

## അന: --

പോ അളുല! ഇതു് പുരാതനമാണു്. ഇന്നുള്ളതല്ല. എന്നെ ന്നാൽ, ലോകത്തിൽ മൌനിയായിരിക്കുന്നവനെയും വളരെ പറ യുന്നവനെയും മിതഭാഷിയായവനെയും നിങ്ങിക്കുന്ന ലോകത്തി ൽ നിന്ദിക്കപ്പെടാത്ത മനുഷ്യർ ജ്ഞാരം തന്നെ ഇല്ല. എന്നാൽ പ്രശാസിക്കപ്പെടുന്നവണ്ടോ നിന്ദിക്കപ്പെടുന്നവനോ മാത്രമായിട്ട ള്ള ഒരു പുരുഷനം ഒരിടത്തുമില്ല; ഉണ്ടാകയുമില്ല, ഉണ്ടായിട്ടുമില്ല.

മൂലം: 9.

യഞ്ചേവിളുതു പസംസന്തി അനുവിച്ചസവേസുവേ അച്ഛിളവുത്തിംമേധാവിം പജ്ഞാസീല സമാഹിതം

10

നേക്ഖം ജമ്മോനദസ്സേവ കോതം നിന്ദിളമാഹേതി, ഭേവാചിനും പസംസന്തി ബ്രഹ്മണാപി പസംസിതോ.

അനവയം.

മു: ഭാ:---

mo:\_\_\_

വിജ്ഞൂ സുവേസുവേ അന വിച്ചയഞ്ചേ പുരസിം അച്ഛിദ്ര വത്തിം മേധാവിംപജ്ഞാ സീലസമാഹിതം പസംസന്തി ജമ്മോ നടസ്സനേക്രഖമിവതം കോ നിന്ദിതു മരഹതി ഭേവാപിതം പസംസന്തി ബ്രമ്മണാപി പസംസിതോ.

വിജ്ഞാ: ശ്ചഃ ശ്വഃ അനുവിച്ചു-യജ്ഞ അച്ചിദ്രവൃത്തിം പ്രജ്ഞാശീലസമാഹിതം മോാവിനം പ്രശാസന്തി, ജം ബുനദസ്വ നിഷ്ണമിവതം കാ നിന്ദിതു മർഹതി, ദേവാഃ അപിതം പ്രശാസന്തി സഃ ബുഹമണാ അപി പ്രശാസിതഃം

അനം:-

വിദ്ധാന്മാർ വിവേകപൂവാ നിത്വവും ഏതൊരുളെയും നി മാലസ്പഭാവൻ, ബുജിമാൻ, മേധാവി, സൌംഗീലുസബനൻ എന്നിങ്ങനെ പ്രശംസിക്കുന്നു. സചന്നാണ്യത്തേ എന്നതുപോ ലെ ആ പുക്ഷേനേ ആരം ധിക്കരിക്കാൻ ശക്തരാവുകയില്ല. ഭേ വന്മാരം ബ്രഹ്മാവം ആവനെ പ്രശംസിക്കും.

17

## മലം 11.

കായപ്പ് കോപം കെബ്വേയ്യ കായേന സംവ്യതോസിയാ, കായഭുച്ചരിതം ഹിത്വാ കായേന ചസുരിതാ ചരേ

12

വചീപകോപം രൿഖേയ്യ വാചായസംവതോസിയാ വചീടുച്ചരിതംഹിതചാ വാചായസുചരിതംചരേം.

13

മനോപ്പകോപം രൿ ചേയ്യ മനസാസംവതോസിയാ മനോടുച്ചരിതം ഹിതചാ മനസാസുചരിതം ചരേ

14

കായേനസംവതാധീരാ അഥോവാചായസംവതാ മനസാസംവതാധീരാ തേവേസുപരിസംവതാ\_

അന്വ:\_

**නු: ස**ා:\_

കായുപ്പുകോപംരക് ഖേയ്യ, കായേനസംവുതോസിയാ, കായുദ്വേഴിതം ഹിത്ഥാ കായുദ്വേഴിതം ഹിത്ഥാരം, വചിപ്പകോപംരക് ഖേയ്യ, വാചായസംവുതോസിയാ, വചീറ്റച്ചരിതം ഹിത്ഥാ, വാചായസുചരിതം ചരേ, മനോപ്പകോപംരക് ഖേ യ്യ,മനസാസംവുതോസി

യാ,മനോടുച്ചമിതംഹി

Mo:-

കായപ്രകോപംരക്ഷേൽ, കായേനസാവ്യതഃസ്വാൽ, കായേനസുചരിതംചരേൽ വചഃപ്രകോപംരക്ഷേൽ, വാചാസംവ്യതഃസ്വാൽ വചോഭ്യയാരിതംഫിതപാ വാചാസുചരിതംചരേൽ മനുപ്പകോപംരക്ഷേൽ, മനസാസംവ്യതഃസ്വാൽ മനോഭ്യയാത്രംഫിതച്ചാ തചാമനസാസ്വചരിതം ചരേ,യേധീരാകായേ നസംവൃതാ,തപ്രോ വാചായസംവതാ,മന സാസംവൃതാ,ധീരാ,തേ മവസ്വചരിസംവുതാ

മനസാസുചരിതംചരേൽ, യേധീരാഃകായേനസം വൃതാഃണഥവാചാസം-വൃതാഃ,മനസാചസംവൃ താഃതേധീരാഃവൈസു പരിസംവൃതാഃ

197000:...

ശരീരത്തിന്റെ പ്രകോപത്തെ നിവാരണം ചെയ്തിട്ട് സം യതശരീരനാകണം. കായികങ്ങളായ ദുഷ്കായ്യുങ്ങളെയും കാമങ്ങളിലുള്ള മിത്ഥ്വാവരത്തെയും തൃജിച്ചിട്ട് കായികമായ കശല ത്തേ സാധിക്കണം. വാക്കിലുള്ള കോപത്തേ നിവാരണം ചെയ്ത് വാക്കുകളെ സംയമം ചെയ്യണം. വാക്കുകൊണ്ടുള്ള ദുർവ്വാപാരങ്ങളെ—അസത്വഭാഷണം, പരദോഷകഥനം, ഇവ ഉപേക്ഷിച്ച് വാക്കുകൊണ്ടുള്ള സയക്കായ്യുങ്ങളെ അനുഷ്യിക്കണം. മനസ്സിൽ നിന്നും കോപത്തെ അകററണം, മനസ്സിനെ എല്ലായ്യേ ഴും സംയ മം ചെയ്യണം, മനസ്സിന്റെ ദുഷ്യത്വങ്ങളെ — അജ്ഞാനം, നാസ്തികത, ദ്രോഹചിന്ത —ഉപേക്ഷിച്ച് തട്രചാരാ സൽക്കമ്മാനമ്യാനം ചെയ്യണം. കായവാങ് മനസ്സുകളെ വേണ്ടവിധം സംയമനം ചെയ്യിട്ടുള്ള ധീരന്മാരത്രേ യഥാത്ഥസംയമികഠം.

കോവഗ്ഗ സപ്പടത മലവർഗ്ഗ അഷ്ടാടശഃ മലം 1.

പണ്ഡുപലാസോവ f ഭാനിസി യമപൂരിസാ f പിചതം ഉപട്ഠിതാ ഉയ്യോഗമുഖേ ചതിട്ഠസി പാഥേയ്യുവി ച തേന വിജ്ജതി

2 സോകരോഹി ഭീപമത്തനോ ഖിപ്പം വായമ, പണ്ഡിതോഭവ നിലാന്തമലോ അനങ്ഗണോ ഭിവ്വം അരിയ ഭൂമിമേഹിസി.

## അന്വ:

മୁ: 🙉 :-

(തചം) ഇടന് പണ്യുപ ലാസോവ് അസിയമപുറിസാ അപിച്ഞുളപട്ഠിത (തചം) ഉയ്യോഗമുംഖ ച തിട്ഠസി; തേ പാഥേയ്മ്പിന വിജ്ജ-തി. സോ (തചം) അത്തനോ ദീപം കരോഹിഖിപ്പം വായമ, പണ്ഡിതോ ഭവ, നിയാന മലോ അനങ്ഗണോ ടിവ്വം അതിയഭ്രമിം ഏഹിസി. സം:-തപം ഇദാനീംപണ്യൂപ്പാശ ഇവ അസി, യമപുരേഷം: തപം ഉദ്വോഗമുഖേതിഷ്യസി, നേ പാഥേയമപിന വിദ്വതെ, ന്ദ്യ തപം ആത്മന്ദ ഭചിചം കരു: ക്ഷിപ്രം വ്യായച്ഛസ്പ; പണ്ഡിതോ ഭവ, നിർജുത മലഃ അനങ്ഗന്ദ ഭ്രതപാ ടി-വ്യാം അത്മന്ദ് ഭൂതപാ ടി-

## mono: -

ന്റ് ഇപ്പോരം ജീണ്ണവും പാണ്ഡുവണ്ണവുമായ ഇലപോലെ ആയിരിക്കുന്നു. യമഭ്യതന്മ ർ നിൻറട്ടത്തെത്തിയിരിക്കുന്നു. നീ ഗ മനുഭവാരത്തിൽ എത്തിയിരിക്കുന്നു. നിനക്ക് പാഥേയവും യാ തൊന്നുമില്ല. നീ നിനക്കു വേണ്ടി സൽക്കുമ്മതുപമായ ആശ്രേയ സ്ഥാനം ഉണ്ടാക്കുക. സത്വരം പരിശ്രമിക്കുക. ചെട്ടെന്നു ഇഞ്ഞാ നസ്ഥാഭനം ചെയ്യുക. നീ എപ്പോരം പാവാമാതിതനാകുന്നുവോ അപ്പോരം നിനക്ക് ടിവ്വമായ ആക്രൂലോകത്തിൽ പ്രവേശിക്കാം. (ജനനമത്തേരു പമായ സ്സോസിന്ധുവിന്റെ മറുകര പ്രാപിക്കാം)

്മൂലം 3.

ഉപനീതവയോചഭാനിസി സനചയാതോ*f*സിയമസ്സസന്തികേ, വാസോƒപി ചതേ നത്ഥി, അന്തരാ പാഥേയ്യനചിചതേന വിജ്ജതി.

4

സോകരോഹി ഭീപമത്തനോ ഖിപ്പം വായമ പണ്ഡിതോ ഭവ നിജ്യന്തമലോ അനങ്ഗനോ ന പുനജ്തി ജരം ഉപേഹിസി.

#### **aucu\_:--**

**නු: ෂා:**—

Mo: --

ഭാനി ഉപനീത വയോച അസി,യമസ്സസന്തികം സ നചയാതോ/സി അന്താ വാസോപിതേ നത്ഥി പാഥേയ്യന്വി ചത്തേന വിജ്ജതി, സോ അത്ത നോ ഭീപം കരോഹി, ഖിപ്പം വായമ, പണ്ഡി തോഭവ—നിക്കന്മലോ അനങ് ഗണോ പുന ജാതി ജരം ന ഉപേഹിസി. ഇടാനീം ഉപനീതവയാശ്ച അസി, യമസ്വ അന്തികം സമ്പ്ര യാതോഴ്സി, അന്താ വാ സോഴ്പിതേ നാസ്തി, പാ ഥേയമപിച്ചതന വിട്ടുതേ, സുതപം ആത്മനു ഒപീപം ക പണ്ഡതോ ഭവ; നിർഭാത മലു അനങ്ഗനു ഭുതപാ പുനു ജുതി ജനേ ഉപേഷ്വസി

#### അനം.\_\_\_

നി ഇപ്പോരം വാർദ്ധക്വത്തിൽ പ്രവേശിച്ച്. മുതുവിന്റെ സന്നിധി പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു. മാഗ്ഗ്മദ്ധ്യത്തിൽ നിനക്കു യാതോ രാത്രയവുമില്ല നിനക്കു പാഥയംപോലുമില്ല. അതിനാൽ നീ നിനക്ക് അത്രയസ്ഥാനമുണ്ടാക്കും, സത്വരം പരിത്രമിക്കുക, ശീഘതയോടെ പഠിച്ച് ജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കുക, നീ പാപര വിതനും പരിതുമാനമാകുമ്പോരം വീണ്ടം ജന്മജരാവ്വാധികരം നിന്നെ ബാധിക്കുകയില്ല. നി പുനരാവൃത്തിരവിതമായ ചമാഗ്ഗം

# മൂലം 5.

അനുപ്പുനമേധാവീ ഥോകഥോകംഖണേഖണേ, കമ്മാരോരജതസ്സേവ നിജ്യമേലമത്തനോ

#### അനാച:-

**යු: ඡා:**\_

മേധാവീഅത്തനോമലം കമ്മാരോരജതസ്സമലമിവ അനുപൂവേനംഥാകഥോകം ഖണേഖണേനിട്ടാമേ mo:\_

മേധാവീ**ങ്ങുത്മ**നഃമലം കമ്മകാരുമെതന്വുമലമിവ അനപൂവ്വേണങ്ങ്രേകം സ്ലോകം ക്ഷണേക്ഷണേനിർജ്ജരത

#### @000:\_

കമ്മകാരൻ രജതത്തിന്റെ മലം ഭുരീകരിക്കുന്നതുപോലെ മേധാവിയായ പുരുഷൻ തൻെറ പാപത്തേ നിമിഷംതോദം ക്ര മേണ അല്പാല്പമായി നശിപ്പിക്കണം.

മൂലം 7.

അയസാവമലം സമുട്ഠിതം തുട്ഠായതമേവഖാദതി, ഏവംഅതിയോനചാരിനം സാനികമ്മാനിനയന്തിടുക്കതിം.

## -:പ്നെത്ത

් <del>දි</del>ා:\_

അയസാമലംവസമുട്റി അതമേവഖാടതി, ഏവംഅതിധോനചാരി നംസാനികമ്മാനിടുഗ്ഗതിം നയന്തി- Mo:\_

അയസുമലംസമുത്ഥായതൽ തദേവഖാദതി ഏവം സ്വാനികമ്മാണിഅതിധോ ന പാരിണം (അതിധാവന ശീലംമുഗ്ഗതിംനയന്തി.

#### അന:\_

ഇരുവിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന തുരുമ്പു് ഇരുവിനെ നശിപ്പിക്കു ന്നതുപോലെ, തൻെറ അധികാരസീമകളെ അതിലംഘിച്ചു നട ക്കുന്ന വൃക്തിയേ അവൻറെ കമ്മങ്ങഠം തന്നെ മുറ്റതിയിലേക്കു നയിക്കുന്നു.

# മൂലം 7.

അസജ് ഝായമലാമന്താ അനുട്ട് ഠാനമലാഘരാ, മലംവണസ്സകോസജ്ജാ പമാളോരക് ഖതോമലാം.

## **⊕.\_\_.**:\_\_

**ු: ප**ා:\_

TUO:-

മന്താത്തസജ്യായമലാ, ചേരാത്തനുള്ളാനമലാ, മന്ത്രാഃ അസ്ഥാല്വായമലാഃ ഗുഹാഃ അനുത്ഥാനമലാഃ വണസ്സുകോസുജ്ജാമലം, കെ ഖതോപമാളോ മലം. വണ്ണസ്വ(ഭോഹസൂ)കെസീ ദൃം(ജ്ജലസ്വം)മലംരക്ഷ തഃപ്രമാജമലം.

#### ത്തനാ:\_

അവത്തികഴിക്കാതിരിക്കും, മന്ത്രങ്ങഠംക്കും, വെടിപ്പവര ത്താഴിക ഗ്രഹത്തിനും, ത്തലസ്വം ദേഹത്തിനും, സൂക്ഷ്കുക്കാവും ക്ഷാകത്താവിനും മലമാകുന്നു.

## മൂലം 8.

മലിത്ഥിയാദുച്ചാിതം മച്ഛോടെടതോമലം മലാവേപാപകാധമ്മാ അസ്സിംലോകെപരമ്ഹിച.

Q

തതോമലാമലതമം അവിജ്ജാപരമാമലം ഏതാമലാപ്പവത്പാന നിമ്മലാമോതഭിക്ഖവോ.

#### **അന**്ന:\_

## Q: 60:-

സം:\_

ഇത്ഥിയാടു ചൂരിതംമലം ജടതോമപ്പേയം മലം,അസ്തിംലോകെ പരമ്ഹിച്ചപാപകാ ധമ്മാവേമലാതതോമ ലതരംമലാ,അവിജ്ജാ പരമംമലംഭിക്രഖവോ ഏതംമലംപാത്രപനനിമ്മലാ.

സ്ത്രിയാടു ഇത്താരലാം, ഒരു തായ്യാമലാം,അ സ്തിൻലോകെ പസ്തോംയാ പാപധമ്മാമലാനി,തത്ത മലതരാമലാം,അ വിച്ചാപാമാമലാഹേജിക്ക വാഹ്യതൽമലാപ്രഹായ നിമ്മലാടുവേത:

## അന:\_

സ്ത്രീകഠംങ് ചാരിത്രഭോഷം മലമാകുന്നു. ഭാതാവിന് ഗവ്വ മത്രേ മലം. പാപകമ്മാ ഇഹുപാങ്ങളിൽ മലമാകുന്നു. ഇവയേ ക്കാഠം നിക്രഷ്ടമായ മലം അവിളൃയാകുന്നു. ഹേ! ഭിക്ഷുക്കഠം! നി ജൈഠം ഈ അവിള്യാമലത്തെ കളുത്തും നിമ്മലരാകുവിൻ.

## മൂലം 10.

സുജീവംഅഹിരീകേന കാകസൃരേനധംസിനാ പക്ഖന്ദിനാപഗവീഭേന സങ്കിലിട് ഠേനജീവിതം.

## -:പന്ത

**Q**: **@**0:-

mo:\_

അമാിരീകേനകാകസുരേന ധംസിനാപകവന്ദിനാപഗ വീഭേനസങ്കിലിട് റേന ജീവിതംസുജീവം. അഫ്രികേനകാകശ്മരേണ ധാംസിനാപ്രസ്കന്ദിനാപ്ര-ഗത്രേനസംക്ലിഷ്ട്രേന ജീവിതംസ്ത്രജീവം

## അവര:\_

ഏതൊരാഠം പാപകമ്മങ്ങളെ കുറിച്ചു ലഞ്ജയോ ഭയമോ ഇല്ലാതെ ജേത്മപ്രശംസ ചെയ്തം പരനിന്ദ് ചെയ്തം ജീവിക്കുന്നം. കാകുത്താരം—കാക്കയേപ്പോലെ ചഞ്ജയില്ലാതെ സവ്വ്ഥാ ഭ്രഷ്ട്ര നായി തൻെറയും അന്വൻെറയും ലാഭത്തേ നശിപ്പിച്ച് പാപി ഷ്യനായി ജീവിക്കുന്നു. ആ മരുഷ്യൻെറ ജീവിതം സചച്ഛുന്ദം ക ഴിയുന്നു.

# \_ മൂലം 11.

മ്പിരീമതാ ച മുജ്ജീവം നിച്ചംസുചിഗവേസിനാ അലീനേനൃപ്പഗബ് ഭേന സ്യോജീവേന പസ്സതാ.

അനാ:-

മു: 🙉:\_

m'o:\_

ഹിരീമതാനിച്ചം സൂചിഗ വേസിനു അലീനേന അപ്പഗബ് ഭേന സൂദ്ധാജീവേന പുസ്സതാ ച ടുജ്ജീവം.

ത്രിമതാ നിത്വം തുപിഗ വേഷിണാ അലീനേന അപ്പഗൽഭേന ശുജാം ജീവേന പശ്വതാ ജീവനം ഒർജ്ജീവം. അാൻ:\_

വിനയസ്ഥഭാവിയും ശൌചാന്വേഷിയും അനാസക്തരം അപ്രഗതഭരുമായ ഏതൊടാഠം തുരാമായ ജീവിത്തെ സാരമ ന്നറിയുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള പുരഷൻ മുഖിയായി ജീവിഎന്നു.

മൂലം 12.-

യോപാണമതിമാപേതി മൂസാവാദഞ്ചഭാ സതി, ലോകെ അടി നം ആദിയതി പരഭാരഞ്ച ഗച്ഛതി.

13

സുരാമേരയ പാനഞ്ച യോനരോ അനുയുഞ്ജതി ഇധേ പാമര് സോലോകസ്മിം മൂലം ഖനതി അത്തനോ.

14

ഏവമ്ഭോ പുരിസ ജാനാഹി പാപധമ്മാ അസജ്ഞതാ മാതാ ലോഭോ അധമ്മോ പ ചിരമ്ദുക്കവായ സ്വേയും.

..ഗമാപനത്ത

a: en:--

യോ പാണമതിമാപേതി, മുസാവാഭം ചഭാസതി, ലോകെ അഭിന്നം ആദിയതി, പരഭാരഞ്ചഗച്ഛതി, യോനരോ സുരാമോയപാ നഞ്ച അന്യേഞ്ജതി, ഏ വം ഏസോ ഇഥാലാ കസ്മിം അത്തനോ മൂലം ഖനതി, ഭോ! പുരിസ! അ സജ്ഞതാ പാപയമ്മാ ഏവമ് ജാനാഫി, തം ലോഭം അധമ്മോ ച muo: --

യു പ്രാണാൻ അതിപാതയതി ഉഷാവാടഞ്ചു ക്കാഷതേ, ലോകെ അഭത്തം ആഭത്തെ. പരഭാരാംശചഗച്ഛതി, യോ നരു സുര മൈരേയപാനഞ്ച അനയുനക്തി, ഏവം ഇഹ ലോകേ അത്രമനു മൂലംഖനതി ഭോ! പുരേഷ! അസംയതു പോ പധമ്മാണു ഏവം ജാനീഹി തപാം ലോഭു അധമ്മശ്ച ചിരം ഭുബായമാരസ്വോൽ.

18

#### MOCIO:-

ഏതൊരാറം പ്രണികളേ ഹിംസിക്കും അസത്വം പറയുക, മോയ്പിക്കും, പരഭാരങ്ങളെ പ്രാപിക്കും, മദ്യാപാനം ചെയ്യുക മുതലായവ ചെയ്യുന്നു, അവൻ ഈ ലോകത്തിൽ തൻറെ — ഉത്തമയമ്മത്തിൻറെ മൂലം ചുഴക്കുന്നം — രാൻ തന്നെ തൻറെ അധാചതനത്തിനെ കാരണമാകുന്നു. — വേ മനുഷ്യ! ഇപ്രകാരമുള്ള മന്ത്രഷ്യിലെ സംയുമമില്ലാത്തവരോ നീചസ്വഭാവികളുമെന്നറിയുന്നും ലോട്രവും അധമ്മവും ഭുഖകരമാകത്തകവുന്നും ഭീർഘ കാലം നിന്നേ ആബഭാനാക്കുത്തു്.

## മലം 15.

ടടന്തിവേയഥാസ**ട്രാം** യഥാപ്പ്സാദ്രനംജനോ തുത്ഥയോമാകുടവതി പരേഷംപോനഭോജനേ നസോടിവാ വാരാത്തിാവാ സമാധിം അധിഗച്ഛതി.

16 യസ്സപതം സമുച്ഛിന്നം മൂലമുപ്പും സമുഹതം. സവേടിവാ വാരാത്തിംവാ സമാധിം അധിഗച്ഛതി.

#### അനാ:\_

୍ୟ: 🗷:-

ജനോവേയഥാസ**ം** യഥാപസാദനം ഉദന്തി, തത്ഥയോപരേസം പാന ഭോജനേമങ്ങളവതി, സോച ദിവാവാരാത്തിവോ സമായിം ന അധിഗച്ഛതി——യസ്സ പ ഏതം സമുഹ്ലിന്നം മുല ചച്ചും സമുഹതം സവേച ദിവാവാരാത്തിംവാ സമായിം അധിഗച്ചതി. TUO:-

ജനാം ക്ലെയഥാത്രക്കം യഥാ പ്രസാദനം ട്രതി, തത്രയം പരേഷാം പാന ഭോ ജനയോ ക്കും(ക്രിലാം) വേതി, സംഭിവാവാ രാത്രെ വാ സമാധിം (ശാന്തിം)ന അധിഗച്ഛതി യസ്വപ ഏതൽസമുച്ഛിന്നം മൂലംവാതം സമുഭ്യതം, സം വൈദിവാവാരാത്രെവോ സമാധിം അയിഗച്ഛതി.

## **ഈനാ: --**

ജനങ്ങഠം തുങ്ങളുടെ മനോഭാവം പോലെ യഥാശക്തി ട്രം നം ചെയ്യുന്നു. എനാൽ, ഏതൊരു ഭിക്ഷ്യ അന്വരുടെ പാനം **ോജനങ്ങ**ഠം കണ്ട് അതിൽ അസന്തുഷ്ടി പ്രഭശിപ്പിക്കുന്നുവോ **ആ** വൃക്തിുക്ക് പകലും രാത്രിയിലും സമാധി ലഭിക്കുന്നില്ല. ഈ അസന്തുഷ്ടിയെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന വൃക്തിക്ക മോരാത്രം സമാധി ലഭിക്കുന്നു.

## Q: 17.

നത്ഥി രാഗസമോ അഗ്ഗി നത്ഥിടോ സസമോ ഗരോ നത്ഥിമോഹസമം ജാലം നത്ഥിതൺഹാ സമാ നദീ

## അനച: ---

**ැ** : ෙ : ...

mo: ---

മോഹസമം ജാലം നത്ഥി; തൺഹാസമാനഭീ നത്ഥി,

രാഗസമോ അത്രി നത്ഥി, രാഗസമാ അഗ്നിന്നാസ്ക്കി, ടേച **ടോസസമോ ഗ്**ഫോ നത്ഥി; ഷസമഃ ഗ്രാഹ്മഃ നാസ്ത്രി, മോ ം മസമം ജലം നാസ്കി തൃഷ്ടാ സമാനദീ നാസ്കി.

### **അനാ: --**

**അ**സക്തി**ക്കു സ**ദ്ദശമായ അഗ്നിയും ദേചഷത്തിനു **തുല്വ**മാ യ നക്രവും, മോമാത്തിനു സമാനമായ ബന്ധനവും തൃഷ്ണ (മ്മേശ) യ്ക്കും തുല്വ്യമായ നടിയും ഇല്ല.

## **Q**: 18.

സുമസ്സം വജ്ജ മജേഞസം അത്തനോ പന ദുഭ്രസം പരേ സം ഹിസോ വജ്ജനി പെണാതി യഥാ ളസം. അത്തനോംപന മമാദേതി കലിംവ കിതവാ സറോ

#### -:L0000

**(2)**; **⊈**0:...

mo:\_

അജ്ഞേസം വജ്ജം സുട്ട-

**അന്റ്വേഷാം വർജ്യം, സൂരോം**, സ്സം അത്തനോപന മുട്ടസം, ആത്മന, പുന്നു മുർട്ടരം, സം സോ പരേസം ഹിവജ്ജാനി റോകിതവാ കലിം വ അ ത്തനോ ഛാടേതി.

. പരേഷാം ഹി വർജ്വാനി യഥാ യഥാളസം ഒപ്പണാതി; സ \_ \_ \_ തുഷം അവ പുനാതി, (ധുനോ തി), ശഠഃ (ശകനഹിംസകോ വുംധഃ) കിതവാൽ (ഛാഭനാ ൽ)കലിം(സ്വശരീരം) ഇവ ആ ത്മനഃ (പാപാനി) ഛാദയതി.

## അനം:-

അനൃമാരുടെ ഭോഷങ്ങളെ പെട്ടെന്നു കാണമാൻ കഴിയുന്നു. സ്ഥന്തം ദോഷങ്ങഠം തുലോം ഒർദ്ദർശങ്ങളുമായിരിക്കുന്നു. ജനങ്ങഠം പരന്മാരുടെ ഭോഷങ്ങളെ ഉമിയേപ്പോലെ പാറിച്ചു വലുതാക്ക ന്നും എന്നാൽ ശഠനായ മനുഷ്യൻ, പക്ഷിവേട്ടക്കാരനായ വ്വാധ ൻ വ്ലക്ഷശാചകളെക്കൊണ്ട് സചശരീരത്തെ മറയ്യൂന്നതുപോലെ സ്വന്തം ട്രോഷങ്ങളെ സ്വയം മറയ്ക്കുന്നു.

## മൂലം 19.

പരവ ജ്ജാനു പസ്സിസ്സ നിച്ചം ഉജ്യത്ധാന സംജ്ഞിനോ അസവം തസ്സ വസ്സന്തി **ഭാ**യരാസോ ആസവക്ഖയാ. 🐇 🐇 🐇

## പ്രസ്ഥ:-

**යු: ඦා:** ...

പരവജ്ജാനു പസ്സിസ്റ്റ, നിച്ചം പരവർജ്വാനു ഒശിനഃ നിത്വം ഉജ്ത്ധാനസ ജ്ഞിനോ തസ്സ അതസവാ വസ്റ്റത്തി, സേട അ സവക്ഖയാ ആരാ.

ഉച്ചുനെ സജ്ഞിന്ദ ആസ്രാദ വലാതെ, നട ആ സ്രവക്ഷയാൽ ആരാൽ(തിഷ്ട തീയിശേഷഃ

#### അനാൻ:\_

ഏതൊരാർം പരഭോഷങ്ങളെ സഭാ അനേചഷിക്കുന്നവനാ യും, പരനിന്ദയിൽ സന്തോഷമുള്ളവനായുമിരിക്കുന്നു, പാപങ്ങഠം വർഭാിച്ചകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവൻ പാപക്ഷയത്തിൽ നിന്നു് അകലെ നിൽക്കുന്നു.

# digitized by www.sreyas.in

മൂലം 20.

ആകാസേ ചപദം നത്ഥി സമബോ നത്ഥി ബാഹിരേ പപഞ്ച ഭിരതാ പജാ നിപ്പപഞ്ചാ തഥാ ഗതാ.

മൂഖം 81.

അളകാസേ ചചദം നത്ഥി സമണോ നത്ഥി ബാഹിരോ സങ്ഖാരം സസ്സ് താനത്ഥി നത്ഥിലുധോനമിഞ്ജിതം.

## അനപ:\_

**ය**ු: **ල**ා\_\_

ആകാസേ പദം നത്ഥി ബാഹിരേ സമണോ നത്ഥി, പജാപപഞ്ചാഭിരതാ തഥാഗതാ നിപ്പപഞ്ചാ ആകാസേ പദം നത്ഥി, ബാഹിരോ സമണോ നത്ഥി, നസ്സതാ സങ്ഘാരാനത്ഥി, ബുധാനം ഇഞ്ജിതം നത്ഥി.

### mo:\_

യഥാ **ആകാശേ** പദം നാസ്തി; തഥാ ബായി: ത്രമണോ നാസ്തി; പ്രജഃ പ്രചഞ്ചാഭിരതന്ദ തഥാ ഗതാസ്ത്ര നിഷ്പ്രചഞ്ചാദ ആകാശേ പഭാ നാസ്ത്രി, തഥാ ബഹിദ ത്രമണ്ട നാസ്ത്രി, ശാശചതന്ദ്ര സംസ്ത്രാരാദ ന സന്ത്രി, ബുല്യാനാം ഇങ്ഗിതം വിചലിതം നാസ്ത്രി.

## അന:--

എപ്രകാരം ആകാശത്തിൽ സഞ്ചാരമാഗ്ഗമില്ലാതിരിക്കുന്ന വോ അപ്രകാരം എൻറെ ശാസനങ്ങരുക്ക് ഉധപ്പെടാതെ ത്രമ ണനാകാൻ സാധിക്കയില്ല. സാധാരണ ജനങ്ങരം തുക്ക മതലായ പ്രാപഞ്ചികവിഷയങ്ങരുക്ക് അധീനരായിരിക്കുന്നു. തഥാഗത മാരാകുട്ടെ പ്രചഞ്ചതിതമ്പാരുക്കുന്നു. ആകാശത്തിൽ സ്ഥാനം ഇല്ലാത്തതുപോലെ എൻറെ ശാസനങ്ങരുക്കുപ്പറത്തുനിന്നു ത്രമ ണനാകാരം സാദ്ധ്യമല്ല. സംസൂരങ്ങരം നിതൃങ്ങളല്ല. ബുജാമ്മാർ ഒരിക്കലും വിചലിതമാകുന്നില്ല

മലവർഗ:

**അഷ്ടാളശഃ** 

# ധമ്മസ്ഥവഗ്ഗ:

(എകോനവിംശൽ)

മൂലം 1.

നതേനമോതി ധമ്മട്**റോ** യേന/ത്ഥം സഹസാനയേ യോച അത്ഥം അനത്ഥല ഉടോ നിച്ചേയ്യ<sub>ച</sub>ാണ്ഡിതോ.

മൂലം 2.

അസാഹസേന യമ്മേന സമേന നയതി പരേ ധമ്മസ്സ ഇത്തോ മേധാവി ധമ്മട് റോതി പവച്ചതി

അനച:−

Q: 60:-

mo:-

യേനത്തവംസമാസാനയേ തേനയമ്മട് റോന മോതി, യോചതതവം അനതവം ച ഉഭോനിച്ചേയ്യപണ്ഡിതോ, അസാവസേന ധമ്മേനന്ന മേനാപരേ നയതി, ധമ്മസ്സ മത്തോമേശങ്ങിധമ്മട് റോച തിപറ്യാച്ചതി. യേന അത്ഥംസചനാ നയേൽട്ടതേനയമ്മ്സ്ഥാനം വതി,യാ അത്ഥംഅനത്ഥലെ ഉടെനേ മ്മ്വിനയാൽ,സാ പണ്ഡിത്യാസവാരസേന ധമ്മേണസമേനപരാൻനയതി, ധമ്മണമാപ്പാമേയാവീ<sup>33</sup> ധമ്മസ്മാതിപോച്ചത്ത്

അന്ത.-

ന്യായരവിതമായോ ബലപ്രയോഗത്താലോ അന്യാൺ വാ സൂക്കളെ സ്ഥായത്തമാക്കുന്നുവെങ്കിൽ അപ്രകാരമുള്ള പുരേഷൻ ധമ്മസ്ഥനാകയില്ല. അത്ഥത്തെയും അത്ഥമില്ലായ്മയേയും തുല്വമാ യി വിചാരിക്കുന്ന പുരേഷൻ പണ്ഡിതനാകുന്നു. ധമ്മമായും ന്യാ യമായും അനൃന്മുള്ള നയിക്കുന്നവനും ധമ്മത്താൽ സുരക്ഷിതനാ യുമിരിക്കുന്ന ബുദ്ധിയുള്ള മനുഷ്യനെ ധാമ്മികനെന്നു പറയപ്പെ ടുന്നു.

## മൂലം 3.

നതേനപണ്ഡിതോഹോതി യാവതാബഹുഭാസതി ചേമീ അവേരി അഭയോ പണ്ഡിതോതിപമുച്ചതി.

#### **അന**്വ:\_

Q: 60:\_\_\_

സം: ---

യാവതാ ബഹു ഭാസതി തേന പണ്ഡിതോ ന ഫോതി, ഖേ മീ അവേരീ അഭയോ പണ്ഡി തോ പമുച്ചതി.

യാവതാബഹ്ഹ ഭാഷതെ, താ വതാ പണ്ഡിത: ന ഭവതി ക്ഷേമി അതവരീ അഭയാ പണ്ഡിതാ ഇതിപ്രോച്ചതെ.

## അന്ത:--

**ഒരുവൻ ബുഹുഭാഷണം ചെയ്യുന്നതു കൊണ്ടു പൂണ്ഡിതനാ** കുന്നില്ല, ശാന്തനും സമ്മക്കുമ്മനിരതനും ആരോടും ഭോഷമില്ലാത്ത വനും തൻമൂലം ഭയരഹിതനുമായ പുരുഷനേ പണ്ഡിതനെന്നു പറയുന്നു.

## Q: 4.

ന താ വതാ ധമ്മ ധരോ യാവതാ ബഹു ഭാസതി യോഖ അപ്പുന്വി സുതപാന ധമ്മം കായേന പസ്സതി സവേ ധമ്മ ധരോ ഫോതി യോ ധമ്മം നപ്പുമുജ്ജതി.

## -: പ്രത്യ

**ු: ජා**;\_

mo:-

വേതം മാഹുമാസതി താവതം ധമ്മ ധരോ ന യാവതം ധമ്മ ധരോ ന യാവതാ ബഹുഭാഷതെ താവതാസം ധമ്മധം നേ ഭവതി, യശ്ച അല്പമപി ധമ്മം സൂതചാന കായേന പസ്സത, സവേ ധമ്മാ രോഹോതി, യോ ധമ്മാ നപ്പു ഉജുതി. ധമ്മാ ത്രുതപാകായേനപ-ശ്വതി സവൈ ധമ്മധഃ വേതി യു ധമ്മാൽ ന പ്രമാഭ്വതി.

അനാ:-

അതിഭാഷണം ചെയ്യുന്നതുനിമിത്തം ഒരുവൻ ധാമ്മിക നാകുന്നില്ല. അല്പമാത്രമായെങ്കിലും ധമ്മാപദേശം ശ്രസിച്ചു് അതിനേ സാക്കാലും ചികുന്നവൻ നിശ്ചാമായും ധമ്മിഷ്യനാ യിത്തീന്നെ. അവൻ ധമ്മത്തിൽ നിന്ന് ഒരിക്കലും ഭ്രാശിക്കുന്നാ ല്ല.

**2:** 5.

നതേനഥേ രോഹോതി യേനസ്സ പലിതംസിരോ പഴിപക്കോ വയോതസ്സ മോഘജിണ്ണോതിച്ചച്ചതി.

ക്കാനവതാ

ପୃଥଞ୍ଚ:-

mo:

യേനഅസ്സസിരോപലി തം തേന ഥേരോന ഹോതി, തസ്സ വയോ പരിപക്കോ മോഘ യിണ്ണോതിവുച്ചതി.

യേനങ്ങനു ശിദ്ദേപലിതം തേനസ്ഥവിദന ഭവതി. തസുവദേ പരിപക്ചം, (നദു മോഘജിണ്റ ഇഴു വൃതെ.

197000:-

ഒരുവന്റെ ശിസ്സേ നംച്ചുച്ചകാണും അവൻ വ്വദ്ധനാക ന്നില്ല. ഭാവൻ വളരെ വയസ്സായി എന്നു മാത്രം. അപ്രകാമേ ള്ള മനുഷ്യനേ വ്യഥാ വ്വദ്ധൻ' എന്നു പറയുന്നു.

മൂലം 6.

യമ°ഹിസച്ചഞ്ചധമേമാച അഹിംസാ നഞ്ജാമാഭമോ സവേവന്തമലോധീരോ ഥേരോതി പവുച്ചതി. ത്ത്രവാത്രം

ැටු: €ා.

യമ്ഹിസച്ചഞ്ചധമ്മോച അഹിംസാ സഞ്ജമോട്ടമോ സവേ വന്ത മലോധീരോ ഗേരോ ഇതിപ വച്ചതി. mo:

യസ്മിൻ സത്വഞ്ചാക്കും ച അഹിംസാച സംയമു ദമശ്ച (സന്തി),വാന്തമലും ധീരു സു ചൈസ്ഥവിര ഇതി പ്രോച്വതെ.

1870CO: --

സത്വം ധമ്മം, അഹിംസ, സംയമം, ഒമം ഇവകളുള്ളവനം കന്മഷഹേദിതനുമായ ധീരനേ സ്ഥചിം (വൃദ്ധ)നെന്നു പറയുന്നു.

. ഏതൊരു വ്യക്തി പതിനാറുവിധത്തിൽ നാല് ആയ്യസ തൃങ്ങളെ ജ്ഞാനത്താൽ സാക്ഷാൽക്കരിച്ചിരിക്കുന്നു, ലോകോത്ത രമായ നവവിധധമ്മം ഏതൊരുളിൽ കാണപ്പെടുന്നു, ഏതൊ രാഗം അഹിംസാതല്പരനായും ശീലവാനായും ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹമുള്ള വനായുമിരിക്കുന്നു, നാലുപ്രകാരത്തിലുമുള്ള ജ്ഞാനത്താൽ നിക്ക തകുമ്മപ്പരം ധീരനം സ്ഥിരസ്വഭാവിയുമായ ഈ പുരുഷനേ വൃ കാനന്നു പറയുന്നു.

മൂലം 7.

നവാക്കരണമത്തേന വണ്ണപോക് ഖരതായവാ സാധ്യത്രപോനരോഹോതി ഇസ്സുകീമച്ഛരീസറോ.

۶

യസ്സപേതംസമുച്ഛിന്നം മൂലഘച്ചം സമുഹതം, സവന്തഭോസോമേധാവി സാധുരുപോതിവുച്ചതി.

അവാപ:~

**නු: ප**ා:\_

ഇസ്സകീമച്ഛരീസറോനരോ വാക്കരണമത്തേനവണ്ണപോ ക് ഖരതായവാസാധ്യത്രപോനം ഫോതി,യസ്സപേതരസമുച്ഛി- mo:-

ഈർഷുകഃമത്സദേശാനനു വാക്കരണമാത്രേണവണ്ണപു ഷൂപ്രതയാവാസാധുത്രപന ഭവതി-യസ്വപന്ദത്തെന്നമു

18

ന്നംമൂലഘച്ചാസമൂഗതം വന്തഭോസോമേധാവീസോ സാധുത്രപോതിവുച്ചതി. ച്ഛിന്നാമുലഘാതംസമുദ്ധതം വാന്തഭോഷഃമേധാവീസ്ഃ സാധത്രപ്രച്ഛതൃച്ചത്രം.

### ത്തനം-

ഈർഷ്വയുള്ളവന്താ മത്സാസ്വഭാവിയുമായ റ്റഷ്ട്രൻ കേവലാ സാധ്യ ശബ്ബോച്ചാരണാ കൊണ്ടോ ശരീരസെയുള്ളാകൊണ്ടോ സാധുവായി ഭവിക്കുന്നില്ല. ഏതൊരു വ്യക്തിമൻപറയപ്പെട്ട ഭോ ഷങ്ങളെ നിശ്ശേഷാ നശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു, നിർജൂ തകന്മഷയാം മേധാവിയുമായ ഈ പുരഷനേ സാധ്യവെന്നു പറയുന്നു.

## മൂലം 9.

നമുണ്ഡകേനസമണോ അവ്വതോത്തലികംളണം, ഇച്ഛാലോളസമാപനോ സമണോകിംളവിസ്സതി. 10 യോചസമേതിപാപാനി അണംഥൂലാനിസവ്വസോ സമിതത്താഹിപാപാനം സമണോƒതിപവുച്ചതി.

#### അനപ:

### **නු: ප**ො...

അലികം ഭണം അവ്വതോ മുണ്ഡകേന സമണോന (ഫോത്) ഇച്ഛാലോജസം മാപനോ സമണോകിം വേിസ്സതി യോചങ്ങണം ഥൂലംനു പാപാനിസവ്വ സോസമേതി (സോ) വാ പാപാനം സമിതത്താസ മണോട്തിപവുച്ചതി.

# Bark Mil mo:-

അളീകംഭണൻ.അവ്രതഃമുണ്ഡ. കേനശ്രമണഃനഭവതി,ഇച്ഛാലോ. ഭസമാപന്നഃകിംശ്രമണഃഭവിഷ്യ തി-

യശ്ചങ്ങണ്ണനിസ്ഥു ലാനിവാപാച പാനിസവ്വശഃശമയതിന ഭഹിപാച പാനാംശമിതതചാൽശ്രമണച ഇതിപ്പോച്ചതെ.

#### . @YOCO:\_\_

അസത്വവാടിയും വ്രത്തമ്മിതന്റമായ പുരുഷൻ ശിസ്സ്രേ മ ണ്ഡനം ചെയ്തുള്ളകൊണ്ടുമാത്രം ശ്രമണനാകുന്നില്ല. വാസനകളാ

ലോളവുമുള്ള പുരുഷൻ എങ്ങിനെ ശ്രമണനാകം? ഏതൊരാഠം സമസ്തുപാപങ്ങളെയും ഉന്നൂലനം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള വ്യക്തിനു ചാച്ചശമനം നിമിത്തം ശ്രമണന്നെ പറയുന്നു.

## **Q**e10 113

നതേന ഭിക്ച് സോഫോതി യാവതാളിക്ഖതേ പരേ വിസ്റ്റംധമ്മം സമാഭായ ളിക്ഖു ഹോതി ന താവതാ.

#### അനച:

Ses Secretary

mo:-

യാവതാ പരേ ഭിക്ഖതേ തേന സോ ഭിക് ഖൂ ന ഫോതി താവതാ സം ഭിക്ഷും ന ഭവതി വിസ്സം ധമ്മം സമാഭായ ഭിക്മൂഫോതി ന താവതാ.

Country's Ben Country of

ം യാവതാപരാൻ ഭിക്ഷതേ, വിഷമം ധമ്മം സമാഭായ ഭിക്ഷും ഭവതി ന താവതാ.

### അന്ത: —

അന്വന്മാരിൽനിന്നു ഭീക്ഷ സചീകരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു മാത്രം ഒരുവൻ ഭിക്ഷുവാകുന്നില്ല. ധക്കുവൈപരിത്വമായ ചയ്യാസ്ഥികാ രത്താൽ ഒരുവനം ഭിക്ഷുവായി വേിക്കുനില്ല.

# 12. **300 12.**

യോഗ്യാപ്പുള്ളത്മാപാപഞ്ച വാഹിത്വാ ബ്രഹ്മചരിയവാ, സങ്ഖായലോകേ ചാതി സവേഭിക്ഖൂതി വുച്ചതി.

#### അനച:

**නු: ළා**:\_

mo:-

യോധപ്പെഞ്ച പാപഞ്ച വാഹിത്വാ ഇന്മചരിയവാ, യോ ലോകേ സങ്ബായ ച ്രാത്യം പ്രത്യം പ്രതി, , (ജ്ഞാനേന സഹ) ചാതി സവേഭിക്ഖൂതി വുച്ചതി.

യഃ ഇഹ പുണ്വഞ്ച പാപഞ്ച വാഹയിതചാ ബ്രഹ്മപയ്യവാൻ ഭവതി ലോകെ സംഖ്വയാ സംവൈ ഭിക്ഷുറിത്വ ച്യതെ.

### The second committee of the second se

ഏതൊരാഠം പാപപുണ്യങ്ങഠംക്ക് അതിതനായി ജ്ഞാന പാരായണനായി ബ്രാമമാള്യം ചരിക്കുന്നു, ആ പുരേഷനെ ഭിക്ഷ്യ, വെന്നു പറയുന്നു.

### മൂലം 13.

നമോനേന മുനീഹോതി മുല്ഹശ്രപോ അവിദ്രസ യോച തുലം വാചഗ്ഗയ്ഹ വരമാഭായപണ്ഡിതോ

### **14**

പാപാനിപരിവജ്ജേതി സമുനീതേനസോമുനി യോമുനാതിഉഭോലോകെ മുനീതേനപവുച്ചതി.

### അനച:\_

### Q: @o:\_

മുൽ ഹക്രപ്പോ അവിളസു മോനേന ന മുനീ ഹോതി യോചപണ്ഡിതോ തുലം പഗ്രയ് ഹവ വരമാഭായ പാപാനി പരിവജ്ജേതി സമുനീ, തേന സോ മുനിഃ യോ മുനാതി തേന ഉഭോ ലോകെ മുനി ഇതിപവുച്ചതി.

### mo:

മുഢത്രപം അവിട്വാൻ മൌനോ ന മുനി ഭവതി യശ്ചപണ്ഡിതം തുലാം പ്രഗൃത്വവ വരം ആദായ പാപാനി പരിവച്ചുയതി, സം മുനിം ഭവതി, യം മന്വ തേ തേന ഉഭയോം ലോകയോം പ്രവിരിതി പ്രോച്ചുതെ.

#### അനം:\_\_\_

മൂഢനം പാമരന്തം ആയ മനുഷ്യൻ മൌനാംകൊണ്ടു മുനിയാകുന്നില്ല. ഏതൊരു പുരുപ്പൻ പണ്ഡിതനായിട്ട് തുലാഭണ്ഡ ത്രൈ എടുത്ത് പുണ്യത്തെ സ്വീകരിച്ചു് പാപത്തെ പരിതൃജിക്കുന്നു, അവൻ മുനിയായിത്തീരുന്നു. മനനശീലമുള്ള ഉഞ്ഞാനി ഇ വൈരങ്ങളു വർ മുനിയെന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

**Q**: 15.

നതേന അരിയോഹോതി യേനപാണാനി ഹിംസതി അഹിംസാ സബ്ബപാണാനം അരിയോതി പവുച്ചതി.

അനചയം.

**නු: ය**ා:—

No:\_\_

യേന പാണാനി ഹിംസതി, തേന അരിയോ ന ഹോതി, സവ്വപാണാനം അഹിംസാ അരിയോതി പവുച്ചതി. യന പ്രാണാൻ ഹിനസ്തി, തേ ന ആയ്യ: ന ഭവതി. സറ്റ്വം ണാനാം അഹിംസയാ ആയ്യ ഇ തിപ്രോച്ചതെ.

ത്തനം.\_\_\_

പ്രാണിഹിംസ ചെയ്യുന്നവൻ ജെംബ്വോകന്നില്ല. സകല ജീവികളിലും അഹിംസാവ്രതം പാലിക്കുന്നവനേ മാത്രം ജോംബ നെന്നു പറയുന്നു.

**q**: 16.

ന സീലവ്വത മത്തേന ബാഹുസച്ചേന വാപുനഃ അഥവാ സമാധിലാഭേന വിവിച്ച സയനേന വാ

17

ഫുസാമിനേ ക്ഖമ്മ സുഖം അപുഥുജ്ജന സേവിതം ഭിക്ഖ, വിസ്സാസമാപാടി അപ്പത്തോ ജൂസവക്ഖയം

അനച: --

**නු: ය**ා:\_\_\_

സം:----

ന സീലവ്വതമത്തേനബാച ഇ സച്ചേന വാ പുന അച ഥവാ സമാധിലാഭേന വിച വിച്ച സയനേനവാ അപു-ഥുജ്ജന സേവിതം നേച ന ശിലവ്രതമാത്രേണ ബാഹ സ ത്വേന(ബഹുശ്രതം ശാസ്ത്രംയസ്വ സ ബഹുശ്രത്വം, തന്ന്വഭാവ ഇതി ബാഹുശ്രത്വം, തേന) വാ പുന്ദ അഥവാ സമാധിലാഭേന വിവി ക്ഖമ്മസുഖം ഫൂസാമി. ഭീക്ഖു ആസവക്ഖയം അപ്പത്തോ വിസ്റ്റാസം മാ ച്യശ്യനേന വാ അപ്പഥഗ്ജന സേവിതം നൈഷ്ട്രമ്മ്വസ്വാം സ്പൃശാമി ഇതി ഭിക്ഷോ**ജോ**ശ വക്ഷയം അപ്രാപ്പഃ വിശചാസം മാ പ്രാപ്നുമ്മി.

#### ത്തന:-

വേ ഭിക്കു! പാപക്ഷയം വരുന്നതുവരെ (നാലുപരിതുടോ) യാകുന്നു ശീലംകൊണ്ടോ പാണുറിതുംകൊണ്ടോ സമാധിലാഭ അവാലാ ഏകാന്തവാസത്താലോ ആയ്യസേവിതമായ നൈഷ്ക മ്മൃസുഖം ലഭിച്ചുവെന്നു വിശചസിക്കയത്.

# മാർഗ്രവർഗ:

വിംശതി.

മൂലം 1.

മഗ്ഗാനട് റങ് ഗി കോസേട്രോ സച്ചാനം ചത്രരോപദാ വിരാഗോസേട് റോധമ്മാനം ഭ്വിപഭാനഞ്ചചക് ഖൂമാ

2

എസോവമഗ്ഗോനത്ഥ്യ്ജ്ഞാ ഭസ്സനസ്സവിസുദ്ധിയാ ഏതാഫിതുമ് ഹേപടിപജ്ജഥ മാരസ്സേതാപമോഹനാം.

..: പന്ത

മൂ: ഭാ:\_

mio:\_

മഗ്ഗാനംഅട് റണ്ണികോസേട് റോ,സച്ചാനംചത്രോചിടാ, യമ്മാനംവിരാഗോസേട് റോ,ഒചിചിടാനഞ്ചവക് ഖു മാ,ഏസോവമഗ്ഗോ, ട്ര ഭാഗ്ഗാണാംഅഷ്ടാങ്ങികുശ്രേഷ്ട സത്വാനാംചതചാരിപടാനി ധമ്മാണാംവിരാഗംശ്രേഷ്ട പിപടാനാഞ്ചചക്ഷുഷ്ടാൻ ഏഷഃവഃമാഗ്ഗം,ടശനസ്വ സ്സനസ്സവിസുലിയാതുള്ളതാ നത്ഥി,തുമ്മേഏതാഹി പടിപഞ്ജഥ,ഏതാഹി മാരസ്വപമോഹനം.

വിതുള്ള അനുനോസ്തി. യുയംഏതാഹിപ്രതിപട്യ ജാം,ഏഷഃമാരസ്യ പ്രമോഹനഃ

### @1000 --

സകല മാഗ്ഗങ്ങളിലും വച്ച് അഷ്ടാങ്ങികമാഗ്ഗം ഉത്തമമാ കന്നു. സത്യങ്ങളിൽ വച്ച് നാല് ആയ്യസത്യങ്ങളും ധമ്മങ്ങളിൽ വച്ച് ഉവെരാഗ്വവും ഉൽകൃഷ്യമാകുന്നു. മനുഷ്യൂരിൽവച്ചു ചക്ഷു ഷ്യാൻ (ബുദ്ധൻ) ശ്രേഷ്യനാകുന്നു. ഈ അഷ്ടാങ്ഗികമായ മാ ഗ്ഗാ ആശ്രയിക്കുത്തക്കതായ ഏക മാഗ്ഗമാകുന്നു. സമ്യക്ഷുമുപ്പു ക്ക് മററു മാഗ്ഗമില്ല മാരനെ ഭോഥിപ്പികുന്നത് ഇതുതന്നെയാക ന്നു. ഇതിനേത്തന്നെ നിങ്ങൾ അവലംബിക്കുവിൻ

### മൂലം 3.

ഏതംവിതുമ്പേ പടിപന്നാ ഭുക്ഖസ്സന്താ കുരിസ്സഥ അക്ഖാതോ വേ മയാ മഗ്ഗോ അജ്ഞായ സല്ല സ സ്ഥനം.

4 തുമ്ഹേഹികിച്ചം ആതപ്പം അക്ഖാതാ രോ തഥാഗതാ പടിപന്നാപമോക്ഖന്തി ഝായിനോ മാരബന്ധനാ.

#### **അന**്ഥ:\_

മു: ജാ:--

**തുമ് വേ ഏതം ധി** പടി പന്നാ

ടുക്ഖസ്സന്തം കരിസ്സഥ സല്ലസസ്ഥനം അജ്ഞായ മയാമഗ്രോവേ അക്ഖാതോ. തുമ്പോ ഹി ആതപ്പം കിച്ചം തഥാഗതാ അക്ഖാതാരോ; ചടിപന്നാ ഝായിനോ മാരബന്ധനാ പമോക്ഖന്തി. സം:\_\_

യൂയം ഏതന്റിൻ ഹി പ്രതി.. പന്നാം

ടുബസ്യ അന്താ കരിഷ്യഥ ശല്യസംസ്ഥാനാ ജ്ഞാതപാ മയാമാഗ്ഗാ ആഖ്യാതുവൈ-യുഷ്കാഭിയ ജ്ഞതപ്യാ കത്തവ്യാം, തഥാഗതായ ആഖ്യാതാരാ മാഗ്രപ്പതിപന്നായ പ്രമാക്ഷ്യന്തി.

### ത്തന്ത: ---

നിങ്ങരം ഈ മാഗ്ഗാ സ്വീകരിച്ച് ദുംഖം ശമിപ്പിക്കും, രാ ഡടികളായ **ദേഷങ്ങള്ടെ സ്ഥിതിയേക്കുറിച്ചു്** അറിഞ്ഞിട്ട്, ഈ മാഗ്ഗാ എന്നാൽ നിർദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടു. നിങ്ങമ് ഇതിൽ ഉച്ചമി ക്കേണ്ടതാകുന്നു. ബുലാന്മാർ കേവലം ധമ്മോചിട്രേഷ്ട്രാക്കളാകുന്നു. ഈ മാഗ്റ്മവലംബിച്ച് ധ്വാനനിഷ്യായിരിക്കുന്ന് വ്യക്തികരം മാരെൻറ ബന്ധനങ്ങളിൽനിന്ന് വിമുക്തരായിത്തിരുന്നു.

### മൂലം 5.

സ്വ്ലേസങ്ഘാരാ അനിച്ചാതി യഭാ പജ്ഞായ പസ്സതി അഥ നിവ്വിന്ദതി ടുക്ബേ എസമഗ്ഗോ വിസുജിയാ.

മു: ഭാ:\_

mo:-

സവ്വേസങ്ഘാരാ അനിച്ചാതി സവ്വേസംസ്കാരാഃ അനിത്വാ യഭാ പജ്ഞായ പസ്സതി ഏസോ വിസൂദ്ധിയാ മഗ്ഗോ. ഏഷ വിശുദ്ധോ മാഗ്ഗ്:\_

ഇതിയഭാ പ്രജ്ഞയാ പശ്വതി ത്സ്ഥടുക്ഖേ നിവ്വിന്ദതി തലാ സം ദുംഖാനി നിവ്വിന്ദതി,

സകല സംസ്താരങ്ങളും അനിത്വങ്ങളെന്നു് സമൃകുഴഞ്ഞാന ത്താൽ ഒരുവൻ അറിയുമ്പോഗം അവൻ സമസ്തുടുഖങ്ങളിൽനി ന്നും നിർവ്വേദം പ്രാപിക്കുന്നു. ഇത് പരിതു ജാമായ മാഗ്ഗമാകുന്നു.

**4**3: 6

സ്ത്രേസങ്ക് ഘംരാ ടുക്ഷാതി യഭാ പജ്ഞായ പസ്സതി അഥനിവ്വിന്ദതി ദുക്ചേ. ഏസമഗ്ഗോ വിസുജിയാ

### അനച: --

മൂ: 🙉:\_ -

സവ്വേസ്ഘാരാ ടുക്ഖാതി **രഭം പ**ജ്ഞായ പസ്റ്റതി

സവേസംസ്താരാഭാദ്രാഖം ഇതി യദാ പുജ്ഞയാ പശ്വതി.

അഥദുക് ഖേ നിവ്വിന്ദതി. ഏസവിസുലിയാമഗ്ഗോ,

തഭാ ഭൃഖാനി നിവ്വിന്ദതി ഏഷ വിതുപ്പോട്ടോ

@000: --

സംസ്താരങ്ങളെല്ലാം ദു:ഖകരങ്ങളാണെന്നു മനുഷ്യൻ ഇഞാനു പ്രധാരം അവൻ സകല ദു:ഖങ്ങളിൽനിന്നും നില്ലേടം പ്രാപിക്കും. വിതുട്രി ലഭിക്കുന്നതിന് ഇത് ഉത്തമമായ മാഗ്ഗമാകുന്നു.

Q: 7.

സവ്വേ ധമ്മ അനത്താതി യഭാ പജ്ഞായ പസ്സതി, അഥ നിവ്വിന്ദതി ദുക്ഖേ ഏസമഗ്ഗോ വി സുദ്ധിയാ.

അനച: ---

മു: ഭാ:---

mo:—

സവ്വേധമ്മാഅനഞ്ഞാതി യമാപജ്ഞായപസ്സതി അഥമുക് ഖേനിവ്വിന്ദതി ഏസവിസുജിയാമഗ്ഗോ സവ്വേ ധമ്മാങ്ങനാത്മാ ന ഇതിയഭാപ്പജ് അയാപശ്യ തി തടാടുബാനിനിവ്വിന്ദതി ഏഷവിശുജോമാഗ്റ്റു

.:നാന്ത

സകല ധമ്മങ്ങളും അനാത്മവസ്തകളാണെന്ത് മനുഷ്യൂൻ ജ്ഞാനത്താൽ അറിയുമ്പോഠം അവൻ സകല ദുഖങ്ങളിൽനിന്നും നിവേദം പ്രാപിക്കുന്നു. ഇത്തേ വിശുജിലാത്തിനുള്ള മാഗ്ഗം.

**2**: 8.

ഉട്ഠാന കാലമ്ഹി അനുട്ഠമാനോ യുവാ ബലീ ആലസിയം ഉപേതോ സംസന്ന സങ്കല്പമനോ കസീതോ പജ്ഞായ മഗ്ഗം അലസോന വിന്ദതി

**എന**്:−

**2 6**0:~

Mo:-

ഉട്ഠാന കാലമ്ഹി അന ട്ഠഹാനോ, യുവാ ബുലീ ൽവാചാട്വ **ഏ**ട്ടെ അധയ്യാക്യൻ ആ

20

തോ, അലസോ പജ്ഞായ മഗ്ഗം ന വിന്ദതി. and the system of the control of the section of the territaria de la composición de la comp

**ആലസിയം ഉപേതോ, സം** അസന്ന സങ്കല്പ് മനാഃ കസീജ സന്ന സങ്കപ്പ മനോകസീ അലസശ്ച പ്രജ്ഞായാ: മാഗ്റാം ന വിന്ദതി.

### BOOG ;

ഏതൊരു പുരുപ്പൻ ഉദ്വമം ചെച്ചേണ്ട കാലത്തു<sup>°</sup> ഉദ്വമം ചെയ്യാതിരിക്കുന്നു, യുവാവം ബലിഷ്ഠനമാണെങ്കിലും അലസനാ യിരിക്കുന്നു, ഏതൊരുവന്റെ ചിത്തം കാമാടികളായ ടോഷങ്ങളാ ൽ കലുഷിതമായിരിക്കുന്നും, വീര്വഹീനനും അലസനുമായ അ പു അഷനം ജ്ഞാനമാർഗ്ഗം ലഭിക്കുക സാല്വ്വമല്ല.

ୟ: 9.

വാചാനരക്ഖീമനസം സസംവതോ കാ യേന ച അകസലം ന കയിരാ ഏതേ തയോ കമ്മ പഥേ വിസോയയേ അരാധയേ മഗ്ഗ മിസിപ്പ വേടിതം

അനചയം.

മു: 🖭 -

യേ ഇസിപ്പവേടിതം മഗ്ഗം ആരാധയേ.

mic:-

വാചാന്തരക്കവീ, മനസാ സ വാചാന്ത രക്ഷീ മനസാസ്യ സം സംവുതോ കായേന ച അക വൃത: കായേന ച അകശലം സലം ന കയിരാ ഏതേ ത ന കുര്വാൽ ഏതാൻ ത്രീൻ ക യോ കുമ്മ പഥോ വിസോധ മ്മപഥാൻ വിശോധയേൽ, ജ ഷി **പൂവേടിതം** മാഗ്ഗം **അ**താ ധയേത്ത് .

#### അന്ത:\_

വാൿസംയമത്തെയും മനസ്സംയമത്തെയും ശീലിക്കണം. ശ രീരാകൊണ്ട് അയോഗ്വുമായ കമ്മാ ചെയ്യുന്നുള്ള ഇയ മുന്നു കമ്മ മാറ്റ്റങ്ങളെ വിതുമാമാക്കിക്കൊണ്ട് ഇഷി പ്രദേശിതമായ മാറ്റ് ത്തിൽ ന ഞ്ചരിക്കണം.

ൂലം 10.

യോഗാവേജായതീഭ്രരി അയോഗാഭൂരി**സങ് ഖയോ എതംഭേ**ചധാപഥം**ജ്ഞത**ചാ ഭവാതവിഭവാതച തഥത്താനംനിവേസേയ്യ യഥാഭ്രരിപവവ്ധതി.

### **ആനപ:**\_

වු: ජා.\_

യോഗംവേള്രിജായതീ അയോഗാളരി സങ്ഖയോ ഭവായവിഭവായചഹ്യ തംഭേചധാപഥാജ്ഞ തചാതഥാഅത്താനം നിവേസേയ്യയഥാളരി പവസ്സതി. Mo:-

യോഗാൽവൈക്രി(ജ്ഞാനം) ജായതേ,അയോഗാൽഭ്രർസം ക്ഷയഃ,ഭവായചംവിഭവായ! ചഹ്യതംഭചിധാപഥം ജ്ഞാതചാതഥാങ്ങത്മാ നംനിവേശയേൽ-യഥാ ഭൂരിപ്പവർജ്ഞത.

അനാ:

യോഗത്തിൽനിന്നു ജ്ഞാനവും അയോഗത്തിൽ നിന്നും ജ്ഞാനഹാനിയുമുണ്ടാകുന്നു. ഭവവിഭവ (ലാഭാലാഭ്യങ്ങളെ ലഭിക്കുന്നതിന് ഉപായഭ്രതങ്ങളായ ഈ മാഗ്ഗങ്ങളെ അറിഞ്ഞിട്ട് എപ്ര കാരമായാൽ ജ്ഞാനവ്വക്കിയുണ്ടാകുമോ അപ്രകാരം യുക്തമായ മാഗ്ഗത്തിൽ മനസ്സവയ്ക്കുണ്ടും.

മലം 11.

വനംമുമിന്ദ്രഥമാരുക് ഖം വനതോജായതീഭയം മേമത്വാവനഞ്ചാവനഥഞ്ച നിവ്വനാമോഥഭിക് ഖവോ.

12

യാവാഹിവനഥോനക്കിജ്ജതി അനുമത്തോചിനുസ്സനാരിസു പടിവലാമനോവതാവസോ വുള്ളോഖീരപകോവമാതരി...

#### അനച:

Q: @:-

പാരം ചിന്ദ്രായ പ്രത്യായ പാരം പ്രത്യായ പ്രത്യായ

mo:

വനംമരിന്ദി,മാവ്യക്ഷം വനതഃഭയംജായതെ.ഹേ ഭിക്ഷവഃവനഞ്ചവനഥഞ്ച (ക്ഷദ്രവനം പ)മമിതചാനി വ്വാണാഭവത: \_യാവജി നസ്വേനാരീഷു അണുമാ അമഞോപിവനഥോ നഹ്മിജ്ജതി താവ സോബീപേകോവ ഹ്ലോമാതരിവപടിവ ജാമനാഹോതി.

തോപിവനഥം' (അനുരാഗം) നച്ചരികൃത്ത് താവൽസം ക്ഷീരപകംവത്സംമാത രിഇവപ്രതിബഭ്ധമ നാം(ഭവതി)

#### ത്തന്ത: ---

വാസനകളാകുന്ന വനത്തേ മോടിച്ചുകള്യുക! എന്നാൽ വൃക്ഷത്തേ മോടിക്കുത്തു്. വനത്തിൽനിന്നും ഭയം ഉണ്ടാകുന്നു. ഫോ ട്രിക്ഷുക്കഠം! നിങ്ങഠം വനത്തെയും മററു ക്ഷ്യദ്രവനങ്ങളെയും മോടിച്ച് വാസനാരഹിതചിത്തരായി നിവ്വാണം പ്രാപിക്കുവിൻ! മനുഷ്യത് സ്ത്രീകളിൽ അപ്പമായിട്ടെങ്കിലും ആസക്തി ഉണ്ടെ ക്രിൽ, മല കടിക്കുന്ന പശുക്കുട്ടി പശ്രുവിൽ ആസക്തിയോടു ഇ രിക്കുന്നുമേപാലെ അവനും ബറ്റോട്ടയനായിരിക്കുന്നു.

**9: 13,** 62 ...

ഉച്ഛിന്ദ സിനേഹമത്തനോ കമുടം സാര്ടികം വ പാണിനാ സന്തിമഗ്ഗമേ വബ്രുഹയ നിവ്വാനം സ്ഗതേ ന ടേസിതം.

### അനചയം.

### **නු: ම**ා:-

പാണിനാ സാരഭികം കൂമുഭാവ അത്തനോ സിനേഹം ഉച്ഛിന്ദ സന്തിമഗ്ഗ മേവ ബ്രഹയ, നി വ്യാനം സുഗതേന മേസിതം.

### mo:-

പാണിനാ ശാരഭികം കമുടമി വ ആത്മനഃ സ്നേഹമുക്കി ന്ധി, ശാന്തി മാഗ്ഗ്മേവ ബ്ലാ ഫ്യ, സുഗതേന നിവ്വാണം ക്രിതം.

### @YOCO:\_

കയ്യുകൊണ്ട് ശാൽക്കാലത്തിലേ കുമുടത്തേ എന്നപോലെ സ്റ്റേഹത്തേ മേരടിച്ചുകളയക. ശാന്തിമാഗ്ഗത്തേ അവലംബിക്കുക. ശ്രീബൂദ്ധൻ നിവ്വാണമാഗ്ഗത്തേ പ്രദേശിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. ટુ: 14.

ഇധവസ്സം വസിസ്സാമി ഇധപോമന്ത ഗിഹ്മിസ ഇതിബാലോവിചിന്തേതി അന്തരായം നബുജ്ദ്ധതി.

### അനച:\_

. മൂ: 🙉

ഇധവസ്സം വസിസ്സാമി ഇയ ഫേമന്ത ഗിയ്മിസ് ബാ ലോ വിചിന്തേതി അന്തരാ യം ന ബജ്ഡതി. mo:-

ഇഹ വഷാസ സവസിഷ്യാമി, ഇഹഹേ2ന്തഗ്രീഷ്മയോ: ചി സിഷ്യാമി. ഇതിബാലഃ വിചി നയതി. അന്തരായം ന ബ ക്യൂതെ.

### ക്കാൻ:-

വർഷകാലത്തു് ഇവിടെ വസിക്കണം, മഞ്ഞുകാലത്തും വേ നൽകാലത്തും ഇവിടെത്തന്നെ വസിക്കണം. ഇപ്പകാരം മൂർഖൻ (മഠയൻ) ചിന്തിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ, ജീവിതം എന്നു് അവസാനിക്കുമെന്നുള്ളത് അവൻ അറിയുന്നതേ ഇല്ല.

മൂലം 15.

തം പുത്ത പസ്യ സമ്മതം വ്യാസത്ത മനസം നരം സുത്തുംഗാമം മഹോഘോവ മച്ഛത്തുടായ ഗച്ഛതി.

#### അനച:\_

**ශූ: ප**ා:-

പുത്തപസ്യ സമ്മതം വ്യാസത്തമനസം തം നരം മഹോഘോ സൂത്തം ഗാ മം വ മച്ചു **അ**ഭായഗച്ഛതി mo:-

പത്രപതു സമ്മത്തം വൃാസക്തമനസം തം നാര സുപ്തംഗ്രാമം മഹൌഘഃ ഇവ മൃത്യുജ്ജഭായഗപ്പതി

അന:\_

വലിയ ജ**ചപ്രവാഹം നി**ഭ്രാവിഷ്ടമായ ഗ്രാമത്തേ ഗ്രസിച്ച് ഒഴുകുന്നതുപോലെ പുതൻ പശു മുതലായവയിൽ അസക്കുചി ത്തനായ പുരുഷൻ മൃത്വവിനാൽ ഗ്രസിക്കപ്പെടുന്നു. 148

ുലം 16.

ന സന്ത്രി പുത്താ താണായ ന പിൽ നുപി ബന്ധവാ അന്തകേനായി പന്നസ്സ നത്ഥിജ്ഞാതിസ്വ താണതാ.

### അനച:\_

**Q**: **©**0:-

ംസം:\_

ന്താണായ പുത്താ സന്തി ന പിതാ ന പി ബന്ധവാ സന്തി അത്രകേന അധിപ നസ്സ ജ്ഞാത്രിസ് താണതാ നത്ഥി.

ന ത്രിങ്ങായ പ്യത്യാസ്ത്ര ന പിത്ര നാ പി ബാണ്ഡവും സന്തി അന്ത്രകേന അധിപ ന്നസ്വ ഉഞ്ഞതിഷ്യ ത്രാണതാ നാസ്സി.

#### ത്തന്ത:\_

അന്തകനാൽ ഗ്രഹിക്കപ്പെട്ടവനേ രക്ഷിക്കുന്നതിന പുത്ര ന്മാരോ പിതാവോ ബന്ധുക്കളോ ഇല്ല. ് അപ്രകാരമുള്ള വൃക്തി ക്ക് സ്വജനങ്ങളിൽനിന്ന് യാതൊരു രക്ഷയും ലഭിക്കുനില്ല.

### HAR HAROY OF COR<mark>AGO 1. F</mark>or AMED OFFERS FOR LOW FOUR

ഏതമത്ഥവസംജ്ഞത്പാ പണ്ഡിതോസീലസംവതോ നിവുണഗമനം മഗ്ഗം ഖിപ്പമേവവിസോധയേ

ത്ര പാത്ര

മു: @:-പണ്ഡിതോസിലസംവ തോഏതം അത്ഥവസം ജ്ഞത്പാബിപ്പമേവ നിവ്വാണഗമനംമഗ്ഗം വിസോധയേ Mo: -

പണ്ഡിതഃശീലസംവൃതഃ ഏതംഅത്ഥവശംജ്ഞാ തചാക്ഷിപ്പുമേവനിവ്വാ ണഗമനംമാഗ്ഗാവിശോധ യേൽ

അന്ത:

പണ്ഡിതനും തുടാിശീലങ്ങളാൽ സുരക്ഷിതനുമായ പുരുഷ ന്റെ ഈ വാക്യാത്ഥമറിഞ്ഞു് അചിരേണ നിവ്വാണപ്പാപ്പിക്ക് പ ത്യാപ്പൂമായ മാഗ്ഗത്തെ പരിശോധിക്കണം — പരിപാലിക്കണം - അ വലാബിക്കണം.

് **് എകവിംശതി**)

മത്താസുഖ പരിച്ചാഗാ പസ്സേചേവിപ്പലംസുഖം **ചജേമത്താസുഖാധിരോ** സന്മസ്സംവിപ്പലംസവം.

**₽**; .**€**0:\_

mo:\_

ധീരോമത്താസുഖചരി ച്ചാഗാചേവിപുലംസ്വമാ പസ്സേ,വിപലംസബാസ മ്പസ്സംമത്താസ്മമാചജേ

യീരുമാതാസുഖചരിത്വാഗാ**ൽ** ചേൽവിപ്**ലം** സുഖംപശ്വേ**ൽ** വിപ്ലംസവംസമ്പശ്വൻ മാത്രാസ്ത്രാത്വജേൽ.

**ജ്ഞാനിയായ പുരുഷൻ ക്ഷണി**കമായ വിഷയസുഖത്തെ വിട്ട ശാശചതമായ പരമസുഖത്തെ ശാശചതമായ നിവ്വാണസുഖമറിഞ്ഞിട്ടു സാമാന്വമായ വിഷയ സ് ഖന്തെ സമ്പൂട്ടുറ്റം ചരിതൃജിക്കണം.

ുത്തു പരാനേന് പ്രധാരം ്പുറ enomem groomessee and a second വേരാണോനപരിമുച്ചതി. na de la companya de

—:**⊤വാഢ** ഷ സംഗാഗുപ

ത്തനോസ് ഖം ഇച്ഛതി, വേര തമനഃ സുഖം ഇച്ഛതി. വൈ

പരദുക് ബൂപ്ടാ നേനുയോ അ പരദ്ദായോ പദാനേനയാ

സംസഗ്ഗ് സംസട്ടോ സോവേ രാന പരിമുച്ചതി, രസംസുറ്റ് സംസ്പഷ്ട്രം സു വൈരാൽ ന പരിമു ച്ചുതെ,

#### @YOOD:-

എതൊരു പുരുഷൻ അന്ത്യരെ ഭുഖിപ്പിച്ചും സ്ഥന്തംസുഖമാ ഗ്രഹിക്കുന്നു, വിടോഷത്തിന്റെ സംസഗ്ഗ്നതാൽ കലുഷഹൃദയനാ യ അവൻ ഒരിക്കലും വിടോഷത്തിൽ നിന്നു വിമുക്തനാകുന്നില്ല.

### മൂലം 3.

യംവികിച്ചംതളപവി**റാം** അകിച്ചംപനകയിമതി, ഉന്നലാനംപമത്താണം തേസംവസ്സുന്തി**ങ്ങ**സവാ-

4 യേസഞ്ചസ്സമാരലാ നിച്ചംകായഗതാസതി അതിച്ചന്തേനസേവന്തി കിച്ചേസാതച്ചകാരിനോ സതാനംസമ്പജാനാനം അത്ഥംഗ്ച്ഛന്നി**ആ**സവാ-

#### അനച:

### වූ: 🖴 :-

യംഹികിച്ചംതൽഅപവി കാം,അകിച്ചം പനകയിം തി,ഉന്നലാനാപമത്താനാ അസംജൂസവാവസ്സ്തി-യേസഞ്ചകായഗതാസതി നിച്ചം സസമാരോങ്കും ച്ചന്തേനസേവന്തി,കിച്ചേ സാതച്ച കാരിനോ സതാ നം സമ്പജാനാനം ജൂസ വാ അത്ഥം ഗച്ചുന്തി.

### moit - > ~ of a

യൽവികൃത്വംതൽഅപ്പി ലാം അകൃത്വം പുന്നുകവ്വിനൻ ഉന്മലാനാംപ്രമത്താനാംതേ ഷാം അസവാവർക്കാനോം യേഷാഞ്ചകായഗതാസ്ത്വരി നിത്വംസസമാരബ്ലാതേ അ കൃത്വം നസേവന്തെ കൃത്വേ സന്ത്രജാനാനാം അസവാഃ അന്ത്രംഗച്ചുന്തിം

#### അന്ത:-

മുള്ള പ്രത്യെയായ പ്രദേശ്യ പാലങ്ങറം വുട്ടിക്കുന്ന അ തുടുതിയും പ്രത്യെയായ പുരുപ്പൻ പാലങ്ങൾ വാർക്കിക്കുന്നു. ശരീരത്തെയും അതിന്റെ ഉപാദാനങ്ങളെയും കുറിച്ച് വേണ്ടവ ണം ചിന്തിച്ച് അയോഗ്വക്കുളായ കമ്മങ്ങളെ തൃജിച്ച് പാലനത്തിൽ അതൃന്തം താല്പ്യൂത്തോടുകൂടിയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനി കഠംക്ക് വിവിം ക്രമേണ ശാന്തമാകുന്നു

മൂലം 5.

മാതരംപിതരംഹൻതചാ **രാജാനോടോ ചചയത്തി**യയ രട്ടംസാന്തചരംമാൻതവാ **ആനീഘോയാതിബാവമണോ**\_

### അന്വ:\_

മൂ: ജാ:\_

മാതരംപിതരംടോഖത്തിയേ മാതരംപിതരംടെചൗക്ക രാജാനോഹൻതചാച സാനുചരംരളംമാൻതചാ അനീഘോബ്രാവമണോയാതി.

ത്രിയരാജാനെയമതചാസാ ന്മ പരണം**ൊ**ഷ്ടാ ചമാത ചാ ബ്രാവമണ്ടു അനഘുയാതി\_

തുഷ്ണയാകുന്ന മാതാവിനെയും അഹങ്കാരമാകുന്ന പിതാവി നേയും ശാശചതവും ഉപ്പേട്ടോഷ്പിയുമാകുന്ന രണ്ടു ക്ഷത്രിയ രാജാ കുന്മാരെയും ളചാളശായതനമാകുന്ന സാനുചരരാജ്വത്തെയും പ്പിച്ചിട്ട് ബ്രാഹ്മണൻ പാപരഹിതനായി സഞ്ചരിക്കുന്നു.

മൂലം 6.

മാതാംചിതരംഹൻതചാ രാജാനോടേചചന്നോത്ഥിയേ വേയ്യഗലാപഞ്ചമംഹൻതചാ അനീഘോയാതിബ്രാഹ്മണോ\_

#### അനച:\_

മൂ: **ഭാ:**\_

മാതരംപിതരംഭേചസോത്ഥി യേരാജാനോഹൻത**്വാവേ**യ്യഗല പഞ്ചമംഹൻത**ചാബ്രാവമണോ** അനീഘോയാതി\_

മാതരംപിതരം**ട്രെയ**്ത്രേത്ര യരാജാനെത്ഥത്വാവ്വാഹ്രി പഞ്ചമം**ചഹതചാ**ബ്രാവമ ണഃ നനാലായാതി.

21

enom:\_ മാതാവായ തൃഷ്ണയയും പിതാവായ അഹങ്കാരത്തെയും ശാ രായാറിം ഉപ്പേട്ട<sup>3</sup>ത്വു<mark>ത്യയുന്നു പ്രായി തോയിച്ച</mark> രാജായുന്നുത്ത യും കാമം, അമങ്ങാരം, മിംസ, ആലസ്വം, സന്ദേമം എന്നീ പഞ്ചവൃംഘങ്ങളെയും നശിപ്പിച്ച് ബാഹ്മണൻ നിഷ്പാപനായി സഞ്ചാരിക്കുന്നു.

# മൂലം 7.

സുപ്പബുദ്ധംപബജ് ത്ധന്തി. സഭാഗോതമസാവകാ യേസംഭിവാചരത്തോച നിച്ചംബൂധഗതാസതി.

ം പുരുത്തു ു പുരു സഭുഗോതമസാവകാ ാടം പ്രൂപ്രയേസംമിവാചരത്തോച ം നിച്ചംധമ്മഗതാസതി.

*ധി*ടിങ്ങം പചിജ് *തന*ധ്മ) സഭാഗോതമസാവകാ യേസംഭിവാചത്തോച നിച്ചംസങ്ഘഗതാസതി\_

യേസംഭിവാചരത്തോച നിച്ചംബൂധഗതാസതി. തേഗോതമസാവകാസഭാ സുപ്പബുദ്ധംപബജ്ഝന്തി. **ംയസംഭിവാചരത്തോച** നിച്ചംധമ്മഗതാസതിതേ ഗോതമസാവകാസഭ സൂപ്പ ബുലംപബുജ് ഝന്തി. യേസംഭിവാചരത്തോച നിച്ചാസങ്ഘുഗതാസതി,തേ ഗോത മസാവകാസഭാ സുപ്പണു **പ്രബ**്ജ് സന്തി -

### no:-

യേഷാംഭിവാ പരാ**ത്രൌ**ച നിതൃംബൂധഗതാസ്തതിഃതേ ഗൌതമത്രാവകാദസഭാസ പ്രബുദ്ധംപ്രബുജ്വന്ദ്രംസം-യേഷാംഭിവാചരാത്രൌച നിതൃംധമ്മഗതാസ്തതിഃതേ ഗൌതമ്ശാവകാഃ്സമാസു പ്രബുധംപ്രബുദ്ധ്വന്തെ. യേഷാംഭിവാചരാത്രെച നിത്വംസംഘഗതാസ്ത തിഭത്ത ഗൌതമത്താവകം: സ്മാസ് പ്രബുധാപ്പബുധ്വത്തെ.

### അനം..

ബുധനെയും ബുധ്യാമ്മത്തെയും ബുധസംഘത്തേയും സഭാ സ്മരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ബുധശിഷ്യന്മാർ എല്ലായ്പോഴും ഉണൻ അന്ന ഇരിക്കുന്നു.

### മൂലം 10.

സുപ്പബുദ്ധംപബുജ് ത്സന്തി. സലാഗോതമസാവകാ യേസം ദിവാ ചാത്തോച നിച്ചം കായഗതാസതിം

### vide **11**82 de 11 siste**s** \$

സുപ്പബുക്കം പബുജ്ത്ഡന്തി സഭാഗോതമസാവകാ യേസംഭിവാ ചരത്തോച അവിംസായ രതോമനോ

(ന\_00)

#### 19

സുപ്പബുളാം പഞ്ചജ്ത്സന്തി സഭാഗോതമസാവകാ യേസംഭിവാ പരത്തോച ഭാവനായരതോ മനോ.

#### അനച:---

### Q: @:--

യേസംഭിവാ ചരത്തോച നിച്ചംകായാതാസതി തേ ഗോതമസാവകാസഭാ സുപ്പബുദ്ധം പബുജ്ത്ധന്തി, യേസംമനോഭിവാചരത്തോ ച അഹിംസായ രതോ തേ ഗോതമസാവകാ സഭാസ് പ്പബുദ്ധം പബുജ്ത്ധന്തി\_യേ സംമനോ ഭിവാചരത്തോ ച ഭാവനായ രതോ തേ ഗോതമസാവകാ സഭാ സുപ്പബുദ്ധം പബുജ്ത്ധന്തി.

#### avo:-

യേഷാംഭിവാ ചരാത്രെച നിത്വംകായഗതാസ്താതിട തേ ഗേത്തമള്ളാവകാട മ്പഭാ സുപ്പബുളാം പ്രബുള്യത്തെ. യേഷാംമന്ദ് ഭിവാചരാത്രെ ച അവിംസയാത്തം, തേ ഗേത്തമ്ത്രാവകാട സമാസു പ്രബുളാം പ്രബുള്യത്തെ യോ ഷാംമന്ദ്ര ഭിവാചരാത്രെ ച ഭാവനയാത്തം, തേ ഗോത്മ ഗ്രാവകാട സമാ സുപ്രബുളാം പ്രബുള്യത്തെ.

#### അനാൻ:\_

യാവ ചില ഗൌതമശിഷ്യന്മാർ ടിവാരാത്രം കായഗതമാ യ അനുസ്തതയെ ഭാവനം ചെയ്യന്ത്യ, യാവ ചിലർ സഭാ അവിം സാതല്പന്മാരായിരിക്കുന്നു, യാവ ചിലർ സഭാ ഭാവനാ — ധ്വാന — നിരതമായിരിക്കുന്നു, ഇവർ സഭാ പ്രബുജാരായിരിക്കുന്നു.

### മൂലം 13.

ടുപ്പവ്വജ്ജം ഒരു പ്രമാ ഒരു വാസാഘരാട്രഖാ ഒക് ഖോ/സമാനസംവാസോ ഒക് ഖാനുപതിതമാഗ്ര തസ്മാന ച അഭാഗ്രസിയാ ചന ഒക് ഖാനു പതിതോസിയ

### അന\_:-

### **නු: මා**\_\_

ടുപ്പുള്ളം ദുരളിരമാ ദുരാവാസാഘരാടുഖാ, അസമാനസംവാസോ ദുകയോ, അഭാഗ്രദുക്ഖാ അപതിതോ, തസ്മാ അ ഭാഗ്രനചസിയാ ദുകഖാ അപതിതാനചസിയാ

### mo:-

ടുഷ്പ്രവ്രജ്വം ദുരളിരാമം ടുരാവാസം ഗ്രമാംട്രുബം അസമാനസംവാസോ ടുഖു അജ്വാഗു ദു:ഖാനുപതിതു തസ്മാൽ അജ്വാഗു പയ്യട കോ നസ്വാൽ, ദു:ഖാനുപ തിതശ്ചനസ്വാൽ

#### @MOCO:\_

ഭാരത്താടുകൂടി സ്വീകരിക്കപ്പെട്ട സന്വാസം ദ്രാകരവും ഭോഗസുഖവിഹീനവുമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ, പരിവ്വാജകന് ഭി ക്ഷയും ശീലപാലനവും അതൃന്തം കഷ്ട്രകരമാകുന്നു. വാസയോഗൃ മല്ലാത്ത ഗൃഹത്തിലേ വാസവും സമന്മാരല്ലാത്തവരോടുള്ള സഹ വാസവും ദുഖകരമാകുന്നു. പുനജ്ജനുരുപമായ മാഗ്ഗത്തിലൂടെ സഞ്ചരിക്കുക അതികുപ്പുമാകുന്ന ഈ കാരണങ്ങളാൽ പുനജ്ജനു ത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്ന മാഗ്ഗത്തെ തുടരുകയോ ദു:ഖനിമഗ്നമാുകയോ അരുമ്

### മൂലം 14.

സ**ജോ**സീലേനസമ്പന്നോ യസോഭോഗസമപ്പിതോ യം യം പദേ സംഭജതി തത്ഥതത്ഥേവപൂജിതോ

#### അനചയം

മു: ഭാ: —

നും ----

് സഭോസിലേന സമ്പനോയസോഭോ ഗസമപ്പിതോയംയം പഭേസംഭജതിത്യമാ തത്ഥഏവപൂജിതോ- ത്രാക്കാശീലേനസമ്പന്നു യശോഭോഗസമപ്പിതു യംയംപ്രദേശംഭജതേ തത്രതൈവപൂജിതു (ഭവതി)

#### അന്ത: ---

ത്രോലുവും ശീലഗുണസമ്പന്നനും യശസ്ഥിയും ധനവാനു മായ പുരുഷൻ എവിടെ സഞ്ചരിക്കുന്നുവോ അവിടെ അവൻ പൂജിതനായി ഭവിക്കുന്നു.

**a**: 15

ഭൂരേ സന്തോപകാസേന്തി ബിമവന്തോവപ്പവ്വതോ അസന്തേത്ഥനടിസ്റ്റന്തി രത്തിബിത്തായഥാസരാ

#### അഥവയം

**@**; **6**0: —

സം:\_\_

സന്തോ ഭൂരെഹിമവന്ത പിവ്വതോഇവപകാ സേന്തി,ഏത്ഥഅസ ന്തേരത്തിചിത്താ സരുധേനദിസ്സന്തി സന്തഃഭുരഹിമവാൻ പവ്വതഇവ പ്രകാശന്തേ അത്രങ്ങന്നതുരാത്രി ക്ഷിപ്പാഃശമായഥാ നദ്ദശൃന്തേം

അന്ത:---

സജ്ജനങ്ങളും ഹിമവാൻപവതംപോലെ ഭുരത്തിൽ പ്രകാശിക്കു നും. അസത്തുക്കാരം രാത്രിയിൽവിട്ട ശരംപോലെ കാണപ്പെടുന്നില്ല. q: 16

എകാസനംഏകസേയ്യം ഏകോചമേതന്ദിതോ ഏകോളമയമത്താനം വനത്തേമിതോസിയാ

അനച്:\_

2): 80:-

ഏകാസനാഏകസേയ്യാ ഏകോ ചരാ അതന്ദിതോ ഏകോ അ ത്താനാ ദമയാ വനന്തേ രമിതോ സിയാ സം:-

ഏകാസനുഏകശയ്യു ഏകു അതന്ദ്രിതു പരൻ ഏകു ജേതമാനം ഒമയൻ വനാന്തേ മിതു സ്വാത്.

അന്ത:---

ഏകാസനോപവിഷ്ഠനം ഏകശയ്യാശായിയും ആലസ്വര ഹിതനും ഏകനായി സഞ്ചാിക്ക ശീലമുള്ളവനും മനാസംയമമുള്ള വനമായ പുരഷൻ വാനപ്രസ്ഥാത്രമത്തിൽ — നിജ്ജനത്തിൽ — പ്രീതിയെ പ്രാപിക്കും.

> ് പ്രകീണ്ണവഗ്ഗ്: ഏകവിംശതിതമഃ

# നിരയവർഗഃ

**ല**ാവിംശതിതമഃ

a: 1.

അഭ്രതവാഭീനിരയാളപേതി യോവാപികത്വാനകരോമീതിച്ചാഹ ഉഭോപിതേപേച്ചസമാഭവന്തി നിഹീനകമ്മാമനജാപാത്ഥ

അനച:\_\_\_

മു: ഭാ:-

mo:

അഭ്രതവാദീനിയെംഉപേതി യോ വാപികതപാ നേകരോ മീ'തിജ്ജഹ, നിഹീനകമ്മു അസത്യകഥന ശീലാനിരയം ഉ പൈതി,യാകത്വാനകരോമിഇ തിഞ്ഞുമാ, നിഹീന് കമ്മാണൌ യേ ഉഭോപിമനുജാപേച്ച പത്രാസമാഭവന്തി. തെഴളഭെഴ അപിമ**നുടെ**ഴ പ്രേതൃപരത്രസമാനെഴ**േ**വതഃ

### അനു:---

അസത്വം പറയുന്നവൻ നാകം പ്രാപിക്കുന്നു. ഒരുവൻ എ നെങ്കിലും കായ്യാ ചെയ്തിട്ട് ഞാൻ അങ്ങിനെ ചെയ്തില്ല് എന്നു പറയുന്നു. അവനും നാകം പ്രാപിക്കും. ഹിനകമ്മം ചെയ്യുന്ന അ വരിരുവരും പാലോകത്തിൽ ഒരുപോലെ ദുംഖമനുഭവിക്കും.

## മൂലം 23.

കാസാവകണ്ഠാബഹവോ പാപധമ്മാ അസജ്ഞതാ പാപാപാപോപോറികമ്മേഹി നിരയന്തേ ഉപ്പജ്ജരേ.

### നന്ന

### **නු: ම**ා:

Mo.

കാസാവകണ്ഠാ ബഹവോ പാചധമമാ അസജ്ഞതാ ബഹവോ തേ പാപാ പാപേഹി കമ്മേഹി നി രയം ഉപ്പുജ്ജരേ.

കാഷായകസ്ധാ: പാപയ ക്മാണഃ അസംയതാഃ പാ പാഃ പാപൈഃ കമ്മഭിഃ നിരയേ ഉൽപകൃത്തെ

### ത്തനു:---

ടുർവ്വത്തന്മാരും ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹമില്ലാത്തവരുമായ വ്യക്തിക കഠം കാഷായവസ്ത്രം ധരിച്ചാലും അവർ അവരുടെ പാപകമ്മങ്ങള മാൽ നരകത്തിൽ പതിക്കുന്നു.

### વૃઃ 3

നേയ്യോ അയോഗുലോളത്തോ തത്തോ അഗ്ഗിസിഖൂപമോ യഴേഞളത്ത് ജേയ്യമുസ്സീലോ രട്ഠപിണ്ഡം അസഴഞതോ

#### യെഥനാന്ത

**ශු: ළ**ා:\_\_\_

ളസ്സീലോ അസജ്ഞതോ രട്ഠപിണ്ഡം ചേ ഭുജ്ഞേയ്യ തത്തോ അഗ്ഗിസിബൂ പമോ അയോ⊿ലോ ഭൂത്താ സേയ്യോ. nvo. —

മുഗ്രീലം അസംയതം രാഷ്ട്രപി ണധം ചേൽ ഭൂജ്ഞീത തതം അഗ്നിശിചോപമാ അയോഗുളികാളകതാശേയ സീ, (തപ്ലലോഹഗുളികാള ക്ഷണം ശ്രേയസ്ത്രമിത്വത്ഥം

#### 67000:---

ടുശ്ശീലനും ഇന്ദ്രിയസംയമമില്ലാത്തവനുമായ വ്യക്തിയൂ<sub>ര</sub>് അന്വാനാരാൽ നഠംകപ്പെടുന്ന ഭിക്ഷാന്നഭക്ഷേണത്തേക്കാഠം ജച ലിക്കുന്ന അഗ്നിശിഖപോലുള്ള ലോഹഗുളികകഠം ഭക്ഷിക്കുകയ ഇത്തമം

### മൂലം 4.

ചത്താരിറാനാനിനരോപമത്തോ ആപജ്ജതീപഭോത്രപസേവി അപൂഴഞലാഭം ന നികാമസേയ്യം നിന്ദം തതീയം നിരയം ചത്രമാം.

K

അപുള്ഞലുളോ ച ഗതീചപാപികാ ഭീതസ്സഭീതായ രതീചഥോകികാ രാജാ ച ഉണ്ഡാ ഗരുകം പണേതി തസ്മാനരോ പരഭാരം ന സേവേ

#### -:പന്ത

മു: ഭാ: —

പരഭാത്രപസേവീ പമത്തോ നരോ ചത്താരിഠാനാനി ആപജ്ജതീ, യഥാ അപുജ്ഞലാഭാ ന\_ നികാമസേയ്യാ തതീയം നിന്ദാം, ചതുത്ഥാ നിരയം യാതി അപുജ്ഞലാഭോ ച പാപികാചഗതി, ഭീതസ്സ ഭീതായ രതീ ചഥ്രേകികാ, സo: ---

പരദാരോപസേവീ പ്രമ ത്തു നാട ചത്പാരി സ്ഥാനാ നി ജോപട്ടുതേ, യഥാ അപുണ്യലാഭം ന നികാ മശയ്യാ തുതീയതു നിന്ദാം ചത്തവ്തു നിരയം യാതി. അപുണ്യലാഭശ്ച പാപികാ ചഗതിു, ഭീതസ്വ ഭീതായാശ്ച മതി ചസ്ത്രോകികാ, രാജാച്ച രാജാച ഗരുകം ഒണ്ഡം പണേതി, തസ്മാനരോ പരഭാരം ന സേവേ. ഇകോ കണ്ഡാ പ്രണയതി തസ്മാൽ നരു പ്രകാരാൻ ന സേവേത.

### അനു:\_

പരസ്ത്രീസം സഗ്ഗം ചെയ്യുന്ന വന്യയ പ്രമത്തപുരുഷൻ അപ്പ ണ്യം, അനിദ്ര, നിന്ദ്ര, നാകം ഈ നാലു ഗതികളെ പാപിക്കുന്നു. അവൻ പാപത്തെയും തന്മുലം അധോഗതിയെയും പാപി ക്കും. വൃഭിചാരവൃത്തിയുടെ അദൃശ്യമായ പാപാവേഗത്താൽ ഭയവിഹച ലരായ സ്ത്രീപുരുഷന്മാരുടെ രതിയം അതുല്പമാകുന്നു. രാജാവും അ വരെ കഠിനമായി ശിക്ഷിക്കും. അതിനാൽ മനുഷ്യക്ക് പരഭാരഗ മനം ഒരിക്കലും ഉചിതമല്ല.

### **q:** 6.

കുസോയഥാടുഗ്രഹിതോ ഹത്ഥമേവാനുകുന്നതി സാമജ്ഞം മുപ്പുരാമട്ഠം നിരയായ ഉപകുസ്സുതി.

#### -:പനത്ത

### **ශු: ඏා:**\_

കസോടുഗവിതോ ഹത്ഥാ ഏവ യഥാ അനുകന്തതി ഏവം തഥാ സാമജ്ഞാ ടൂച്ചരാമട്ഠാ നിയോയ ഉപ കസ്സതി.

#### സം:\_

കുശഃ ടുർഗ്രഹീതഃ ഹസ്തമേവയ ഗ്രാമണ്വം ടുപ്പുറുഷ്ടം നിരയായ ഉപമ്വത്തേ.

#### അന:\_

അവധാനതക്രടാതെ കശതുന്നത്തെ പിടിക്കുന്നതായാൽ കൈകഠം മുറിപ്പെടുന്നതുപോലെ അപൂണ്ണവം അശുദ്ധവുമായ ഭാവത്തിൽ ബൌധധമ്മത്തെ പാലിക്കുന്നതായാൽ അപ്രകാരമു ജൂ പുരഷൻ നരകം പ്രാപിക്കുന്നു.

## മൂലം 7.

യംകിഞ്ചിസിഥിലം കമ്മം സങ്കിലിട്റ ഞ്ചയം വതം സങ്കസ്സരം ബ്രഹ്മചരിയം നതംഹോതിമഹപ്ഫലം

#### അന\_1യം

മൂ: 😢ാ: —

mo: -

യം കിഞ്ചികമ്മസിഥിലം യംവസങ്കിലിട്**ഠം തം സ**്ച ങ്കസ്സരം ബ്രവമചരിയം തം മഹപ്ഫലം നധോതി. യൽ കിഞ്ചിൽ കമ്മശിഥിലം യൽ വ്രതം വാ സംക്ലിഷ്ഠം സങ്കൃശ്വം ബ്രഹ്മചയ്യം തൽ മഹാഫലം ന ഭവതി.

#### m000:-

ത്രമാപൂവ്വം ചെയ്യാത്ത കന്മവും, തുന്നികൂടാതെ അനുഷ്ഠി ക്കുന്ന വുതവും, അതൃന്തം കഷ്ടസാജ്യമായ ബ്രാമചയ്യവും ഉൽക ഷ്ഠമായ ഫലത്തെ പ്രദാനം ചെയ്തയില്ല.

മൂലം 8.

കയിരഞ്ചേ കയിരാഥേനം ഒൽഹമേനം പരക്കമേ. സിഥിലോഹി പരിവ്വാജോ ഭിയ്വോ ആകിരതേ രജം.

#### അഥവയം

മു: 🖭:\_

m'o:\_

കയിരാചേ ഏതാട കയ്യാൽചേൽ ഏതൽ ഒഢപരാക്രമെഃ ല് ഹാപാക്കമേഹിക കവ്വീതശിഥിലാ പരിവ്വാജകഃഭ്രയഃ യിരാഥസിഥിലോപരിവ്വാ രജ്ജക്കിരതേ.

#### ത്തന്ത: -

ം ഏതെങ്കിലുമെത്രം കമ്മം ചെയ്യുന്നവെങ്കിൽ അതു് ശക്തിയായി പ്രവത്തിക്കണം. അലസനായ പരിവ്വാജകൻ ബൌഭാധമ്മം കുളങ്കിതമാക്കുന്നു.

**Q**: 9.

അകതാദുക്കതാ സേയ്യോ പച്ചുതപതിദുകതാ കതഞ്ചസൂകതാസേയ്യോ യാകത്വാനാനുതുപതിച

### ന്നാന്ത

മൂ: 🕏 :-

**ഒക്കതം**ഏകതംസേയ്യോ ഒക്കതംപച്ഛുതപതി. സൂകതംകതഞ്ചസേയ്യോ യംകതചാനങ്ങനുത്പുതി Mo:\_

ടുഷ്കൃതംഅകൃതംശ്രേഷം ടുഷ്കൃ തംപശ്വാൽതപതിസുകൃതം കൃതംപശ്രേഷം ചർകൃതപാ ന അനുതപ്വതെ

അന്ത: --

ക്ഷേ്ക്കമ്മം ചെയ്യാതിരിക്കയാണത്തമം. കാരണം, അതുനിമി ത്തം പിന്നീടു ഭുഖിക്കാനിടയാകുന്നു. സൽക്കമ്മാചെയ്യുക ഉത്ത മമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ അതുനിമിത്തം പശ്ചാത്തപിക്കാനിട യാവുകയില്ല.

 $Q_1: 10.$ 

നഗരംയഥാപച്ചന്തം ഇത്തംസന്താവാഹിദം ഖണോവേമാളപച്ചഗാ ഖണാതീതാഹിസോചന്തി നിദയമ്ഹിസമപ്പിതാ

### അനച:---

**යු: ය**ා:-

പച്ഛന്തംസന്തരവാഹിംം ഇച്ഛംനഗരംയഥാഏവം അത്താനംഗോപേഥ ഖണോപേമംഉപ ചൃഗാ;ഹിഖണാതീ താനിയേമ് ഹിസമപ്പിതാ സോചന്തി— സം:-

പ്രത്യന്തംസാന്തർബ്ബാഹൃം ഇപ്ലംനഗരംയഥാഏവം ആത്മാനംഗോപയേൽ ക്ഷണംവൈമാളപാതൃഗാഃ ഫിക്ഷണാതീതാഃ നിരയേ സമപ്പിതാംശോചന്തിം

#### ത്തനാ:\_

സീമാന്തനഗരത്തേ അകത്തും പുറത്തും സുരക്ഷിതമാക്കി സൂക്ഷിക്കുന്നതുപോലെ തന്നേ സഭാ രക്ഷിക്കണം. ഒരു നിമിഷം പോലും വൃഥാ കളയത്ത്ല്. ഏതൊരാറം ക്ഷണനേരം വൃഥാ നശി പ്രികുന്നു, അവൻ നരകം പ്രാചിച്ച് ടുബിക്കും.

### മൂലം 11.

**ണലജ്ജി**തായേ ലജ്ജന്തി ലജ്ജിതായേ നലജ്ജരേ മിച്ഛുദിട്റി സമാഭാനാ സത്താഗച്ഛന്തി മുഗതിം

### **അന**്:---

**අ**: **ෙ**:--

mo:\_\_\_

ണലജ്ജിതായേലജ്ജന്തി ലജ്ജിതാ യേന ലജ്ജരേ മിച്ഛാടിട്ഠിസമാഭാനാ സത്താ ടുഗ്ഗതിം ഗച്ഛന്തി അലഞ്ജിതാഃ യേ ലഞ്ജന്തേ ലഞ്ജിതാഃ ധേ നലഞ്ജന്തോഃ മിത്ഥ്വാദ്ദഷ്ടിം സമാദഭാനാഃ സതവാഃ ദുഗ്ഗതിം ഗമ്മുന്തി

### **ഈന്ത:** —

ലഞ്ജാകരങ്ങളല്ലാത്ത കായ്യങ്ങളിൽ ലഞ്ജയോടുകുടിയും ല ഞ്ജാകരങ്ങളായ കായ്യങ്ങളിൽ ലഞ്ജിക്കാതെയും മിത്ഥ്വാദ്രഷ്ട്രീക ളായി ബുറേവാകൃങ്ങളിൽ വിശചാസമില്ലാത്തവരായിരിക്കുന്നവർ ഒഗ്ഗതി പ്രാപിക്കുന്നു.

മൂലം 12

അഭയേ ച ഭയലസ്സിനോ ഭയേ പ അഭയലസ്സിനോ മിച്ഛാഭിട്ഠിസമാഭാനാ സത്താഗച്ഛതി മുത്രീം

#### --: പന്ത

Q: 80:-

mo:-

അഭയേചഭയഭസ്സി നോ ഭയേച അഭയഭസ്സി നോ മിച്ഛാഭിട്ഠിസമാഭാ₋ നാ സത്താുുഗതിംഗച്ഛന്തി അഭയചഭയദശിനു ഭയേച അഭയ ദശിനുമിത്വ്വാള് ഷ്ലിം സമാഭദാനാഃസതചാഃദുഗ്ഗതിം ഗച്ഛന്തി.

### അന:\_

ഭയരഹിതമായ കായ്യത്തിൽ ഭയപ്പെടുകയും ഭയസങ്കലമാ യ — ഭയപ്പെടേണ്ടതായ — കായ്യത്തിൽ നിർഭയനായിരിക്കയും ചെ യ്യുന്ന മിത്ഥ്യാട്ടുഷ്ടി ഉള്ള പുരുഷൻ നരകം പ്രാപിക്കുന്നു.

### മൂലം 13.

അവജേജവജ്ജമതിനോ വഞ്ജേചാവജ്ജന്റ്റിനോ മിച്ഛാഭിട്ഠിസമാഭാനാ സത്താഗച്ഛന്തി ഭുഗ്ഗതിം.

### അനച:\_

മു: ഭാ:--

അവജ്ജേ വജ്ജമതിനോ വങ്കേജ ച അവക്ക്ഷ ടസ്സി നാ സത്താദുഗ്ഗതിംഗച്ഛന്തി. mo:\_

- അവർജ്വേവർജ്വമതയഃ വർജ്യേ ച അവർജ്വഗ്രിനഃമിത്ഥ്വാട്ട്ട് നോ മിച്ഛാദിട്ഠിസമാദാച്ച ഷ്ടിംസമാദദാനാഃ സതചാഃ ഒഗ്ഗ തിംഗച്ഛന്തി.

### @170 CTO: ---

വർജിങ്ങളായ കാമ്മങ്ങളെ വർജ്ജിക്കാതെയും വർജിങ്ങളല്ലാ ത്തവയേ വർജ്ജിച്ചം ജീവിക്കുന്ന മിത്ഥ്വാള ഷ്ലിയുള്ള വക്ക് നരകം തന്നെ അനുഭവം.

### Q: 14.

വജജഞ്ചവജ്ജ**തോജ്ഞത**്വാ അവജ്ജ**ബെ അവജ്ജതോ** സമമാളിട് ഠിസമാഭാനാ സത്താഗച്ഛത്തിസുഗ്ഗതിം

#### @mm\_:\_

**වූ: ੴ:**−

വഞ്ജം പവജ്ജനോങ്ങവങ്ങം **ചങ്ങവ**ജ്ജതോജ്ഞതചാ സമ്മാളിട് ഠിസമാഭാനാ സത്താസുഗ്ഗതിംഗച്ഛത്തി.

mo:-

വഴങ്ങിംവഴങ്ങിയും ജവങ്ങളിം ച അവജ്ജ്വതഃജ്**ഞാത**ചസമ്വക സമാഭദാനാഃസതചാഃസുഗതിം ഗച്ഛന്തി\_

അന:-

ത്വാജ്വഗാഹ്വങ്ങളെയും വർജ്വാവർജ്വങ്ങളെയും വഴിപോലറി ഞ്ഞു" സമ്വകുദ്യ ഷ്ഠി സമ്പന്നരാചിട്ടുള്ളവർ സൽഗതിപ്രാപിക്കുന്നു.

> നിരയ്വഗ്ഗാ **ഭചാവിംശതിതമഃ**

# നാഗവഗ്ഗഃ

(തയോവിംശതിതമഃ)

മൂലം 1.

അഹംനാഗോവസംഗാമേ ചാപതോപതിതംസഭം അതിവാക്വംതിതിക്ബിസ്സം മുസ്ലീലോഹിബഹുജ്ജനോ.

#### -:പനഞ

മൂ: 🙉:...

ഹിബഹുജ്ജനോദുസീലോ സംഗാമേചാപതോപതിതം

സരംനാഗോവഅമം അതിവാക്വംതിതിക് ഖിസ്സം. MUO:-

ഹിബഹവഃജനഃദുശ്ശീലാുഅതഃ സംഗ്രാമേചാപതഃപതിതം ശരംനാഗഃഇവഅഹം അതിവാകൃംതിതിക്ഷ്യയം

### ത്തനം:--

യുക്കാഭ്രമിയിൽവച്ച് ഗജവീംൻ സ്വശരീരത്തിൽ വന്നുതറ യുംന്ന ബാണങ്ങളെ ക്ഷമയോടുകൂടി സഹിക്കുന്നതുപോലെ തോ രം ദർജ്ജനങ്ങളിൽനിന്നു വരുന്ന പാരക്കുവാക്കുകളെ ക്ഷമാപൂ വ്വാ സഹിക്കുന്നു. കാരണം, ഈ ലോകത്തിൽ അധികവും ദുസ്വ ഭാവികളായ ജനങ്ങളാകുന്നു.

**Q**: 2.

ഒന്തംനയന്തിസമിതിം ഒന്തംജെന്ഭിത്രഹതി ഒന്തോസേട്രേ്ഠാമനുസ്സേസ യോƒതിവാകൃംതിതിക്ഖതി

### -:L000

**නු: ය**:-

M'o:\_

യഥാഭന്താസമിതിനോയന്ത്വം, രാജാപിഭന്താണുഭിരുമാതി, യോഅതിവാക്വാതിതിക് ഖതി, സോമനസ്സേസസേട് റോപ യഥാഭാന്തംസമിതംനയന്തി,രാ ജാപിശാന്തംങ്ങളിഞാഹതി, ഏവംയഃങ്ങതിവാക്വംതിതി. ക്വതേന്ദ്രാമന്ദ്രേഷ്യപ്പത്രേഷ്യം

#### അനം:\_

പരിചയിപ്പിച്ചിട്ടള്ള തേനകർം, ഉത്സവം യുദ്ധയാത്ര മുത ലായവയിൽ ജനങ്ങളുടെ മദ്ധ്വത്തുകൂടിപ്പോകുന്നു. പഴക്കിയ ആ നയിൽ കയറി രാജാവം സഞ്ചരിക്കുന്നു. അപ്രകാരം മനുഷ്യരിൽ വച്ചുമനസ്സമാധാനം ലഭിച്ചിട്ടുള്ളവനത്രേ ഉത്തമൻ, എന്തെന്നാൽ അവൻ ടുർജ്ജനങ്ങളുടെ പരുഷവാക്കുകളെ തിതിക്കുയോടുകൂടി സാമിക്കുന്നു.

### മൂലം 3.

വരം അസ്സതരാഭന്താ **അ**ജാനീയാചസിന്ധവാ **അജ്യാചമുഹാനാ**ഗാ അത്തളന്തോതതോവരം.

#### നാപ:\_

### නු: **ය**ා:..

Mo:-

ടന്താ അസ്സതരാവരം ത്തേജാനീയാസിന്ധവാചവരം, ത്തേജാനേയാഃഭാന്താംസെ-മഹാനാഗാകുഞ്ജരാചവരം. തതേ അത്തടത്തോവരം.

ടാന്താ അശ്ചന്തരാ വേരം. ന്ധവാദദാന്താഴമഹാനാഗാദ വരം,തതഃ ആത്മഭാന്താുവരം.

#### ത്തന്ത:\_

ദണ്ഡനങ്ങളെയും ദുഖങ്ങളെയും സഹിക്കത്തക്കവിധം പ രിശീലനം നഠംകിയിട്ടുള്ള കോവർകഴുതകളും മാറു ഉത്തമാശച ജ്ജൂം ഗജങ്ങളും തുലോം സഹനശക്തിയുള്ളവയായിരുന്നാൽ ന ന്നായിരിക്കും. എന്നാൽ മനസ്സായമമുള്ളവൻ ഇവയെ എല്ലാററി നേയുംകാഠം ഉൽകൃഷ്ടുനാകുന്നു.

### മൂലം 4.

നച്ചിഏതേന ഹിയാനേഹി ഗപ്പേയ്യത്താതംഭിസം യഥാഞ്ഞനാസുഭത്തേന **ഒന്തോഭന്തേനഗച്ചതി**ച

# digitized by www.sreyas.in

### -:പത്ത

වූ: **ළ**ා:-

ടന്തോജനേനസുടന്തേന അഞ്ഞനായഥാരുഗതം ദിസംഗച്ഛതി,ഏതേഹിയാ നേഹിന്മപിഗച്ഛേച്ച. mo:-

ഭാന്തഃഭാന്തേനസ്യഭാന്തേന അത്മനായഥാ അഗതാംഭിശം ഗച്ഛതി,ഏതൈയാനൈഃ നഹിഗച്ഛേൽ.

### അനാ:-

് ശാന്തവുടയനായ മനുഷ്യൻ മനസ്സംയമം കൊണ്ടുമാത്രം പ്രാപിക്കുന്നതായ അഗമൃസ്ഥാനത്തെ—നിവാണത്തേചഈ മുൻ പറഞ്ഞ വാഹനങ്ങഠം വഴി ഒരിക്കലും പ്രാപിക്കാവുന്നതല്ല.

### മൂലം 5.

ധനപാലകോനാമകുങ്ങരോ കടുകപ്പുഭേദനോടുന്നിവാരയോ ബലോകവലംനളുഞ്ജതി സുമരതിനാഗവനസ്സുകുഞ്ജരോ

#### അനച:\_

മൂലഭം:----

കടുകപ്പുളേദനോ മുന്നിവാരയോ ധനപാലകോ നാമകുഞ്ഞരോ ബലോ കവലം നളഞ്ജതി, കുഞ്ജരോ നാഗവനസ്സസുമരതി mo:\_\_\_

കടകപ്രഭേദന മുന്നിവാരു ധനപാലകോ നാമകുഞ്ചു ബലാു കബളം നളങ്കേത കുഞ്ഞു ഗോഗവനമേവസ്തര തി

#### അനം: —

മദം പൊട്ടുകയാൽ ടുന്നിവാംനായ ധനചാലനെന്നു പേരു ള്ള ഗജം കെട്ടുപെട്ടിരിക്കുമ്പോഗം തുണാപോലും ഭക്ഷിക്കുന്നില്ല. അത്ല് ആനകുടുടെ താവളത്തേത്തന്നെ സ്മാിക്കുന്നു.

## മൂലം 6.

മില് യഭാഹോതിമഹഗലസോച ളിട്ടായിതാസമ്പരിവത്തസായി മഹാവരാഹോവനിവാപപുട്റോ പുനപ്പനംഗണ് ഭമപേതിമന്റോ

### അനച: --

**ශු: ඡා:**−

യഭാമിജീമഹഗലസോച ഹോതി നിവാചപും റോമ ഹാവരാഹോ വ നിളായി താ സമ്പരിവത്തസായി സോ മന്ദോ പുനപ്പുനം ശബ്ലം ഉപേതി m'o:\_\_\_

യടാമുടുയീം മഹായന്ധയി ഭവതി, തഭാ സം നിവാപപ്പ-ന്യും മഹാവരാഹ ഇവനിദ്രാ യിതം സമ്പരിവത്തശായി ച സമന്ദ്രം പുനം പുനം ഗർഭം ഉതപതി

#### അന<del>് \_\_\_</del>

സ്വഭാവേന അന്ന അലസനം ബഹുഭോക്താവുമായ പു അപ്പൻ ഗ്രാമസൂകരംപോലെ സഭാ നിപ്രാലുവായിരിക്കും. അതു് അങ്ങോട്ടും ഇങ്ങോട്ടും ഉരുളുന്നു. അതുകൊണ്ടു് അനിത്വാദിലക്ഷണ ത്രയസമ്പന്നമായ ഭാവനയേ വേണ്ടവിധാ അലോചിപ്പാൻ അ വൻ ശക്തനാകുന്നില്ല തന്മുലം വീണ്ടും മുന്മമെടുക്കുന്നു.

### Q: 7.

ഇടാപുരേചിത്തമചാരിചാരികാ യേ നിച്ഛകം യത്ഥകാമാ യഥാസുഖാ തളജ്ജഹം നിഗ്ഗദേഹസ്സാമി യോനിസോ ഹത്ഥിപ്പഭിന്നാ വിച അങ്കസ്ഗ്രദഹാ

#### **™**.∵

മു: ഭാ: —

mo: --

ഇഭംചിത്തം പുരേ യേ നിച്ചു കം യത്ഥകാമം തഥാസുഖാ ചാരികം അചാരിതം അജ്ജ അഹംയോനിസോ, പഭിന്നം ഹത്ഥി അങ്കസഗ്ഗഹോ വിയ നിഗ്ഗവേസ്സാമി തുടം വിത്തം പുറ യഥേച്ചും യഥകാളം യഥാസുഖം വാ രികം അവംൽ, തൽ അഭ്യ അവം യോനിശഃ പ്രഭിന്നം വസ്തിനം അങ്കശഗ്രാവഃ ഇവ നിഗ്രവിഷ്വാമി

### **ഞനു:**\_\_\_

ഈ ചിത്തം മുമ്പു് ഇഷ്ടാപോലെ അങ്ങുമിങ്ങും അലത്തു തീരിഞ്ഞും അങ്കശധതിയായ ചാപ്പാൻ മമാജത്തേ എന്നുപോ ലെ ഞാനും ഇണുഭോഷവിചാരപൂവകം ഈ ചിത്തത്തെ ശാന്ത മാക്കി എനികയിനമാക്കുന്നുണ്ട്,

23

### മൂലം 8.

അപ്പമാഭരതാരോഥ സചിത്തമനാക് ഖഥ ദൃഗാ ഉ**ഭാരതത്താനാ** പങ്കേസത്തോവകുഞ്ജരോ

#### അനച:\_\_\_

മൂലഭാ:---

സം:---

അപ്പമാഭരതാഹോഥ, സചിത്തമനുരക്ഖഥ, പങ്കേസത്തോ കുഞ്ജരോ വ അത്താനം മുഗ്രാ ഉദ്ധരഥ.

അത്രമാഭരത്തു ഭവത, സാചിത്തം അനുക്ഷേത, പങ്കസക്തഃ കുഞ്ജനു ഇവ ആത്മാനം ദുഗ്ഗൻ ഉദ്ധരത.

### അനം: —

പ്രമാദരഹിതനായിട്ട് (ഭ്രമാന്ധകാരരൂപമായ വിപത്തിൽ നിന്നു്) സചചിത്തത്തേ രക്ഷിക്കുക. പങ്കുസക്കനായ ആനയെ എന്നപോലെ സചാത്മാവിനെ പാപമാഗ്ഗത്തിൽനിന്നും ഉദ്ധേരിക്കുക.

### a: 9

സുചലലേക്കു പകം സഹായം സങ്കിംചരം സംധു വിഹാരി ധീരം അഭിഭ്രയ്യ സവ്വാനി പരിസ്സയാനി ചരേയ്യ തേന ത്തമനോ സതീമാ.

#### **‱**ധ⊃•−

**නු: ය**ා:\_

നിപകം സംധ്യ വിഹാരി യീരം സഹായം സുച ലഭേഥ, സവ്വാനി പരി സ്സയാനി അഭിഭൂയ്യതേന സജ്ധിംചരം അത്തമനോ സതീമാ ചരേയ്യു. mo:\_

നിപകപം സാധ്യവിചാരി ണം ധീരം സമായം സചേൽ ലഭേത, തർച്ചി സവാൻ പരിത്രയാൻ അഭിഭ്രയ തേന സാർജാം ചരൻ ജ്ജത്തമനാഃസ്മൃതിമാൻ ചരേൽ

#### അനാ:\_

നീ പ്രാജ്ഞരും സമാചാരനിരതരും പണ്ഡിതരുമായ ബ സുവിന്റെ സാഹചയ്യം സമ്പാദിക്കുന്നവെങ്കിൽ ദൃശ്വങ്ങളും അദ്ദ ശ്യങ്ങളുമായ സകല വിപത്തുകളെയും ജയിച്ച് സന്തുഷ്ടനും വീ തൂവാനുമായിട്ട് സൂഖവാസം ചെസ്റ്റാൻ സാധിക്കും.

### മൂലം 10. :

നോചേലഭേഥനിചകംസഹായം സജ്ധിംചരംസാധുവിഹാരിയീരം രാജാവരട്ഠംവിജിതംപഹായ ഏകോചരേമാതങ്ങൃരജ്ഞവനാഗോ.

### ം:\_നത്ത

නු: ෂා:\_

നിപകംസഭ്ധിംചരംസംധു വിഹാരിധീരംസഹായംചേ നോലഭേഥ,വിജിതം രട്ഠംപഹായരാജാവ അരഞ്ജേമാതങ്ഗനാഗോ വഏകോചരേ- സം:-

നിപകപം(പ്രജ്ഞാസമ്പന്നം) സാർദ്ധം ചാന്തം സാധുവിഹാ രിണംധിരംസഹായംചേർ നലഭേത,വിജിത്രരാഷ്ട്രാപ്രഹായ രാജാഇവങ്ക്കണ്യമാതങ്ഗഃ നാഗുളവഏകുചരേൽ-

#### ത്തന്ത:-

രാജാവു<sup>റ</sup> താൻ ജയിച്ചുകീഴടക്കിയ രാജ്യമുപേക്കിച്ച് പരി വ്രാജകനായി ഏകാന്തവാസം ചെയ്യുന്നതുപോലെയും, മത്തഗജം വനത്തിൽ ഏകനായി സഞ്ചാിക്കുന്നതുപോലെയും മനുഷ്യൻ സഭാചാരതല്പരന്മാരായ പ്രാജ്ഞന്മാരുടെ സാഹവയ്യം ലഭിക്കാതി രിക്കുനേയെങ്കിൽ ഏകുനായി സഞ്ചരിക്കയത്രേ ഉത്തമം.

### Qeio 11.

ഏകസ്സുചരിതംസേയ്യോ നൃത്ഥിബാലേസഹായിതാ, ഏകോചരേനചപാപാനികയിരാ അപ്പോസ്സക്കോമാതങ്ഗൃരഞ്ജേൃവന ഗോ.

#### അനാ:-

**නු: ස**ා:--

M'o;-

ഏകസ്സചരിതംസേയ്യോബാലേ സഹായിതാനത്ഥിഏകോചരേ,

ഏകസൃചരിതം ത്രേയം ബാ ലേസഹായതാനാസ്തി, ഏകഃ പംപാനിനചകയിരാണരഞ്ജേമാ തങ് ഗനാഗോവണപ്പോസ്സ കോചരേ. ചരേൽ പാപാനിന കുയ്യത് അരണ്യേകാതങ്ഗനാശാഇവ അല്പോത്സകാചരേൽ.

### - അന

ഏകനായി വസിക്കുകയത്രേ ഉത്തമം. അജ്ഞാന്മാരോടുകൂടി ഇന്നോൽ അതു നിമിത്തം യാതൊരു ഫലവും ഉണ്ടാവുകയില്ല. ഏകനായി വസിച്ചാലും പാപകമ്മങ്ങളിൽ അഭിരുചി ഉണ്ടാക യോ റുഷ്ക്കുമ്മങ്ങളെ ആചരിക്കുയോ ചെയ്യത്യേ്. വനത്തിൽ സ ഞ്ചരിക്കുന്ന ആനയേപ്പോലെ ഒന്നിലും ആസക്തി കൂടാതെ സ ഞ്ചരിക്കുന്നം.

## മൂലം 12.

അത്ഥമ് ഹിജാതമ് ഹിസുഖാസഹായാ ഇട്ഠീസുഖായാഇതരീതഭരന പുജ്ഞംസൂഖംജീവിതസങ് ക് ഖയമ് ഹി, സവ്വസ്സദുക് ഖസ്സസൂഖംപഹാനം.

### അനച:\_

**යු: යා:**\_

mo:-

അത്ഥമ്ഹിജാതമ്ഹിസഹാ-യാസുഖാ,ഇതരീതരേന വാതുട്ഠീ,സാ സുഖാ;ജീ-വിതസങ്ക്ഖയമ്ഹിപ്പഞ്ജാ സുഖംസവസ്സുടുക്ഖസ്സ പഹാനംബുഖം.

അത്ഥേജാതേസഹായാഃ സുഖാളത്രതേരേണയാ ഇഷ്ടിഃസാസുഖാജീവി തസംക്ഷയേപ്പണ്യംസുഖാ സവ്സ്വദ്ദാഖസ്വപ്രവാ ണം സുഖം.

### അനു:\_

പ്രയോജനമുണ്ടാകുമ്പോഠം സഹായികളേ ലഭിക്കുന്നത്ര് വള രെ സന്തോഷമാകുന്നു. അല് പമായോ വലുതായോ ഒന്നു ലഭിച്ചാ ലും തുപ്പി ഉണ്ടാകുന്നു. മരണകാലത്തു പുണ്യവും സുഖകരമാകുന്നു. സവിട്ര:ഖങ്ങളെയും തൃജിക്കുന്നത്ര് — അർഹത്വം ലഭിദകുന്നത്ര് — ഏറ്ററവും സുഖകരമാകുന്നു.

## Q: 13.

സുഖാമത്തേയ്യതാലോകേ അഥോ പേത്തേയ്യതാസഖാ സുഖാ സാമജ്ഞതാലോകേ അഥോ ബ്രഹ്മജ്ഞതാസഖാ

#### അനച:\_

Q: €0:\_

m:-:

ലോകേ മത്തേയ്യതാ സൂഖാ അഥോ പേത്തേയ്യതാസുഖാ ലോകേ സാമജ്ഞതാസ് ഖാ അഥോ ബ്രഹ്മജ്ഞതാസ ഖാ

ലോകേ മാത്രീയതാ സഖാ അഥ പിതിതോസുഖം. ലോകേ ശ്രാമണ്യതാ സുഖാ അഥ ബ്രഹ്മണ്വതാസുഖാ ന്താന:\_

ലോകത്തിൽ മാതാപിതാക്കന്മാരേ സേവിക്കുന്നത്ര് \_\_\_തുത്ര ഷിക്കുന്നത്ത് —ത്രേയസ്തുരമാകുന്നു. ശ്രമണന്മാരെയും രൈയും യഥോചിതാ സേവിക്കുന്നതും ത്രേഷ്ടമാകുന്നു.

## Q: 14.

സുഖം യാവ ജരാസിലം സഖാ സഭ്ധാ പതിട്റിതാ സബോപജ്ഞായ പടിലാഭോ പാചാനം അകരണം സൂഖാ

#### ണനച<sub>:-</sub>

**Q**: **@**J:−

സീലം യാവ ജരാസുഖം, സഭധാ പതിട്റിതാ സബാ പജ്ഞായപടിലാഭോ സംഖോ 

mo.

ശീലം യാവൽജരാ സുഖം ത്ര**ജാപ്ര**തിഷ്ഠിതാസുഖാ പജ്ഞായം: പ്രതിലാഭം സുഖം പാചാനാം അകരണം സുഖം

അന്ത:-

വാർദ്ധക്വം വരെയുള്ള പരിശുദ്ധജീവിതവും അചഞ്ചലമാ യ വിശചാസവം പുജ്ഞാലാളവും, പാംപലേശരമാതമായ മ്മാചന്നേവും ഉൽക്കൃഷ്ടമാകുന്നു.

> നാഗവഗ്ഗ്: ത്രയോ വിംശതിതമഃ

# തൃഷ്ണാവർഗ്ഗഃ

(ചത്രവിംശതിതമഃ)

**q**: 1.

മനുജസ്സപമത്തചാരിനോ തൺഹാവഡ്ഡതിമാലുവാവിയ, സോപലവതീഹുരാഹാം ഫലമിച്ഛം വ വനസ്തിം വാനരോ

#### അനാ:\_

### \_മൂലഭാ:\_

വരുത്തുകൾ പലവതി വനസ്തിംഫലം വ ഇച്ചം വാനമാ വനസ്തിംഫലം വ ഇച്ചം വാനമാ mo:-

പ്രമത്തപാരിണ്ട് മനുജസ്വ തുഷ്ണാമാലുവാ ജവ വങ്കതേ വനേ ഫചമിച്ഛൻ വാനര ഇവ സഃ അഹരഹഃ പ്ലവതേ

#### അന്ദ:-

തത്വജ്ഞാനതുനൃനായ മനുഷ്യത്തെ തുഷ്ണ മാൽവാലത പോയെ വല്റിക്കുന്നു. വാനരം വൃക്ഷഫലങ്ങളേക്കൊതിച്ച്, ഒന്നി ൽ നിന്നു മറൊാന്നിലേക്കു ചാടുന്നതുപോലെ ജ്ഞാനരഹിതനാ യ മനുഷ്യനും കുമ്മഫലങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നതിനായിട്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും ജന്മമെടുക്കുന്നു.

## Q: 2.

യം ഏസാ സഹതീ ജമ്മീ തൺഹാലോകേ വിസത്തികാ സോകാ തസ്സ പവഡ്ഡതി അഭിവഡ്**ഢം** വ വീണം

#### അനച:\_

മൂലഭാ:-

ലോകേവിസത്തികാ ജമ്മീ ഏസാ തൺഹായം സഹതീതസ്സസോകാ അഭിവഡ്ഡന്തി വീരണം വ സം:-

ലോകേ വിഷാത്മികാ ജന്മനീ ഏഷാ തൃഷ്ണായം സാഹയതി, തസ്വാശോകാദ അഭിവർലാമാനം വീരണം ഇവ പ്രവർദ്ധന്ത

#### അന്ത: ---

ലോകത്തിൽ, വിഷംപോലെ വ്യാപനശീലമുള്ള ഈ എണ്ണ് ബാധിച്ചവൻ, വഷകാലത്തു വീരണതുണം വർജിക്കുന്നതുപോ ലെ ദുഖങ്ങഠം വർജിക്കുന്നു.

# Q: 3.

ഉദബിന്ദ്യവപോക്ഖരാ-യൺഹംലോകേടുരച്ചയം സോകാതൺഹാപാപതന്തി ഉദബിന്ദ്യവപോക്ഖരാ-

#### അവയം

# മൂ: 🕲 : —

ലോകെജമ്മിംഭും ച്ചയം തംതൺ മാംയാലേസ ഹതീ,പോക് ഖരാള ടബിന്ദ്യ വതൺ മാസോ കാപപതന്തി.

#### mo:--

ലോകേജന്മിനീംഭാത്വയാം താംത്രസ്ക്കായു ചസാഹ യതി,പുഷ്കരാ**ത**ള ഭർബിന്ദൂരിവതസ്മാൽ ശോകാപ്രപ്രതന്ത്രി

#### അൻ.\_\_\_

എതൊരാറം ഇപ്രകാരം എല്ലായ്പ്പോഴും ഉണ്ടായി വർ**ടാ**] ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും അതികമിക്കാൻ അതിവിഷമമുള്ളതുമായ ഒരു തുഷ്ണയേ ജയിക്കുന്നു, ജലബിന്ദുക്കറം താമരയിലയിൽനി നെന്നപോലെ അവനിൽനിന്നു ദുഖങ്ങുറം വേർപ്പെടുന്നു.

# a: 4

തംവോവദാമിക്ട്രോവോ യാവന്തേത്ഥസമാഗതാ. തൺപോയമൂലംഖണഥ ഉസീരത്ഥോവവീരണം മാവോനലംവസോതോവ മാരോജഞ്ജിപുനപ്പുനം

#### അഥവാ

**යු:** ළා:---

തംയാവന്തേത്ഥസമാ ഗതാവോജദ്ദംവഭാമി,

#### mo:\_\_

തൽ,യാവന്ത് അത്രസമാ ഗതാഃവജേദ്രവഭാമി... ഉസീരത്ഥോവീരണം വതൺഹായമൂലം ഖ ണഥ,സേത്രോനലംവ മാഭോവോമാപുനപ്പുനം ജജ്ഞി വൈ ഉശീരാത്ഥിവീര-ണമിവതുണ്ണയാടമുലം ഖനഥ,സ്രോതടതലം ഇവമാരഃവഃമാപുനഃ പു നഃജജതാംതവ:-

#### അന്ത: ---

ആകയാൽ ഇവിടെ സമാഗതമായ നിങ്ങഠം ക്ക് മാഗളം ഭ വിക്കട്ടെ, ഉശീരാർത്ഥിവീരണത്രണത്തെ എന്നപോലെ നിങ്ങഠം തൃഷ്ണയുടെ മൂലത്തെ മേമടിക്കണാ. നടീപ്പാവാഹം നളമ്പുല്ലി നേപ്പോലെ മാരൻ കൂടക്രുടെ നിങ്ങളെ ആക്രമിക്കാനിടയുകയോ.

## **නු:** 5්

യഥാപിമുലേങ്ങനുപഭ്രവേടല് ഹേ ഹ്മിന്നോപിരുക് ഖോപുനരേവരുകതി. ഏവമ്പിതൺഹാനുസയേങ്ങനുഹരേ നിവ്വത്തതീടുകുഖമിടാപുനപ്പുനാം.

#### അഥവയം

മും ഭാ. ---

യഥാഅപിമൂലേഅന പട്രവേടല്ഹേ,ഛി ന്നോരു ക്ഖോപിപുന

രേവരുകതി ഏവമ്പി തൺ ഹാനുസയേ അന്ത്ര**കതേ** ദുൿഖമിഭം പുനപ്പുനം നിവ്വത്തതി. mio: —

യഥാഅപി മലേഞന പര്രവേട്ടഡേ ഛിന്നു അപിവൃക്ഷഃപുനരേവ രോഹ തി,ഏവമപി

തൃഷ്ണനുശയേ അനിഹതേ ഇഭം ദുഃഖം പുനഃ പുനഃ നിവത്തതേ.

#### ---.ഞ

മൂലം പുഴക്കാതെ ദൃഢമായി നിൽക്കത്തകവിധം വൃക്ഷം മു റിച്ചാൽ ആ വൃക്ഷം വീണ്ടം മുളച്ചവരുന്നതുപോലെ തുക്കയുടെ മൂലകാരണത്തെ നശിപ്പികാതിരുന്നാൽ വീണ്ടും ദുഖമുണ്ടായി കൊണ്ടിരിക്കും.

മൂലം 6.

യസ്സുക്കത്തിം സതീസോതാ മനാപസ്സ വനാഭ്രസാ, വാഹാവഹന്തി മുദ്രിട്റിം സങ്കപ്പാ രാഗ നിസ്സിതാ.

#### അനാച:\_

**යු: ₫ე:**\_

mo:\_

യസ്സമ്മത്തിം സതീ സോതാ മനാപസ്സ വനാഭുസാ രാഗനിസ്സിതാ സങ്കപ്പാവാഹാ ഒളിട്റിം വഹ്ന്തി. യസ്വഷട് തിംശൽ സ്രോതാംസി (ത്യൂന്നും **അഷ്ടാഭശബാഹി**ഭ്വോ രാണി അഷ്പാഭ**ശ അന്ത**ാഭചാരാ ണി ഇതിഷട്ത്രിംശൽ ചാരാണി ഇത്വേകേ) (ചക്ഷുശ്രോത്രം, ഘാണം, ജിഹചാ, കായഃ, മനഃ, ്ര പം, ഗന്ധഃ, ശബ്ബഃ, രസഃ, സ്പ ശ്ദ, ധമ്മധാതു, ചക്ഷുവിജ്ഞാ നം, ത്രേത്രവിജ്ഞാനം, ഘ്രാ**ണ** വിജ്ഞാനം, ജിഹചാവിജ്ഞാനം, കായവിജ്ഞാനം, മനോവി**ജ്ഞാ** ധം ഇതി അഷ്ടാഭ**ശഭ**നാരാ**ധ്വാ**ചാ ഹ്വാഭ്യന്തരഭേദനുചിധാ ഭ്രത്വാ ഷട്തിംശൽ സംഖൃകാനി ഭവ ന്തിതി ആഭിധാമ്മികാട്യ മനാച ത്രവണാനി (എടയാഹ്ലാളപ്രഭാ നി) ഭ്രയാസം രാഗ നിസ്സുതാം സങ്കല്പാം വാഹാം ദുർദ്യയ്ത്വം വഹന്തി.

#### അന്ത: ---

24

# മൂലം 7.

സവന്തി സവ്വധിസോതാ ലതാ ഉബ്കിജ്ജതിട്ഠതി, തഞ്ചറിസ്വാ ലതം ജാതം മൂലം പജ്ഞായ മ്മിന്ദ്ഥ.

#### -:പത്ത

# മൂ: ഭാ:\_

സം:-സ്രോതഃ സവതഃ സ്രവതി, ലതാ ഉൽഭിത്തിഷ്യതി, താം ചലതാം ജാതാം മയ്യപാമുലം പ്രജ്ഞയാമരിന്ദഥ.

സോതോസവ്വധി സവന്തി, ലതാഉവ്ഭിജ്ജതിട്റതി, തഞ്ചലതം ജാതം ദിസ്ഥാ മൂലം പജ്ഞായ മരിന്ദഥ.

#### ത്താനു:\_\_\_

ത്താശയാകുന്ന നടി നാനാവിഷയങ്ങളിലേക്കും ഒഴുകുന്നു. തോശാലത എല്ലാസ്പേഴും മുളച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ആ ലത എ പ്രോഴെങ്കിലും മുളച്ചുകണ്ടാൽ പ്രജ്ഞയാകുന്ന ആയുധത്താൽ അ തിന്റെ മൂലത്തെ മോദിച്ചുകളയണം.

# മൂലം 8.

സരിതാനിസിനേഹിതാ നിച നോമനസ്സാനി ഭവന്തി ജന്തുനോ തേ സാസസിതാ സുഖേസിനോ തേവേജാതിജ രൂപഗാനരാ.

#### അന്വയം.

## മു: ഭാ:\_

mo:-

ജന്തുനോ സോമനസ്റ്റാനി സം താനി സിനേഹിതാനി ച ഭ വന്തി, തേസാതസിതാ സുഖേ സിനോ തേ നരാ വേജാതി ജ രൂപഗാ (ഭവന്തി) ജന്തോം സൌമനസ്വാനി സ്റ്റ താനി സ്റ്റിശ്ലാനി ചഭവ ന്തി, സ്റ്റോതം സ്റ്റതാം സ്റ്റ ബൈഷിണാം തേ നരാം വൈ ജാതിജരോപഗാം ഭ വന്തി.

## അന്ദ്രാ പ്രധാനം

ടോറികഠംക്ക് അത്വന്തം പ്രിയമായതു സുഖമാകുന്നു. അവർ ർ ഏതു വസ്തുവിലും സുഖമനേചഷിഷന്നു. ഇപ്പുകാരം മനുഷ്വർ മാത്രം സുഖപ്രവാഹത്തിൽ മുഴുകി സുഖാനേഷികളായിട്ട് വീണ്ടും വീണ്ടും ജനനമരണങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു.

# മൂലം 9.

**്തസിനായപുരക്**ചതാപജാ പരിസപ്പന്തി സസോവബാധിതോ, സമ്മേഞാജന സങ്ഗസത്തകാ ടുക് ഖമുപേന്തി പുനപ്പനം ചിരായ

#### അനവയം.

മു: ഭാ: --

mio: --

വാധിതോസസോവ തസിനാ പുരകഖതാപജാപരി സൂപ്പന്തി, സജ്ഞോജന സ ങ്ഗസത്തകാ ചിരായ പുന 

ശശ ഇവ തുഷ്യയാ പാസ്കൃതാഃ പ്രജാഃ സപ്പ്നതി, സംയോജന സ ങ്ഗസക്തകാഃ ചിരായ പ്പനഃ പുനഃ ട്രഃഖംഉപയാന്തി.

#### അന്ത:-

വലയിൽ അകപ്പെട്ട മുയൽപോലെ ജൂഗോഗ്രസ്തരായ മനു ഷ്വർ വീണ്ടും വീണ്ടും ക്ലേശിച്ച് വളരെക്കാലം ഇന്ദ്രിയ വിഷയ **ങ്ങളിൽ ജ്ജസക്തരായി** റ്റുബിക്കുന്നു.

# മൂലം 10.

തസിനായ പുരക്ഖതാപജാ പരിസപ്പ്നതി സസോവബാധിതോ, തസ്സാ തസിനം വിനോടയേ ഭിക്ചൂ അകങ്ഖീ വിരാഗമത്തനോ.

#### അന്വയം.

*ව*ු: **ළ**ා ු —

mo: --

വാധിതോ സ്സോ വതസിനാ ബലാം ശശ ഇവ തുഷ്ണയാ ത പ്യേബയാപങ്കാ പര്യധാപ്പ

പുരസ്കൃതാഃപ്രജാഃ പരിസ

ന്തുി തസ്മാതസിനം വിനോ ർപ്പന്തി, തസ്മാൽ ഒയേ ഭിക്ചു അത്തനോ വിരാ ഗം അകങ്ഖീ.

വിനോളായ ഭിക്ഷും ആത്രമ നഃ വിരാഗം ആകാങ്ക്കീ:-

## അനം -

**ആഗ്രാബദ്ധ**നായ മനുഷ്യൻ വലയിൽപ്പെട്ട മുച്ചൽപോലെ വീണ്ടും വീണ്ടും ചുററിത്തിരിയുന്നു. അതിനാൽ ഭിക്ഷുവായ പുര ഷൻ തൃഷ്ണാനിവാരണത്തിനായിട്ട് വൈരാഗ്വത്തേ ക്കണം.

# മൂലം 11.

യോനിവ്വനഥോ വനാധിമത്തോ വനമുത്തോവനമേവധാവതി. തം പുഗ്ഗലമേവപസ്സഥ മുത്തോ ബന്ധന മേവധാവതി.

#### അനചയം.

# **නු: ණ: —**

mo:-

യോ നിച്ചനഥോ വനായിമു ത്തോ വനമുത്തോ വനമേവ ധാവതി, തം പുഗ്ഗലമേവ പ സ്സ്ഥ മുത്തോ ബന്ധന മേവ ധാവതി.

യാ നിവ്വാണാത്ഥി (വനാൽ ബഹിരാഗന്ത്രം അഭിലാഷീ സൻ; പക്ഷാന്തരേ നിവാ ണാത്ഥീ നിവ്വാണം അധിഗ തും പ്രാത്ഥയമാനസ്സൻ) വ നാധി മുക്തഃ (വനാൽ — അര ണ്വാൽ അധിമുക്തഃ നിഷ്ണാ ന്തു പിക്ഷാന്തരേ വനേന അ ഭിലാശേണ --- അധി മുകേതാ വിഹീനഃ) വനമുക്തഃ (നി സ്പ്ലക്ഷ്യ വനം ഏവ ധാവ തി, തം പുരുഷം പശ്വത, ന: മുക്ത: ബന്ധന മേവ ധാവതി.

# @1000:-

മോക്ഷാത്ഥിയായ പുരുഷൻ നിസ്പ്രാഹനായിരുന്നിട്ട് വീ **ങ്ങം ആശയ്യൂ** അധീനനാകുന്നു, എന്നാൽ, അവൻ മുക്തിലാഭ ത്തിനും അവകാശിയാണെങ്കിലും ആശാബന്ധത്താൽ കേവലം ബ ക്കനായിത്തീരുന്നു. നിവാണാർത്ഥിയായ ഒരുവൻ തുണ്ണയേ തൃജി ച്ചു വീണ്ടും അതിനുതന്നെ അധീനനായാൽ അവൻ യഥാർത്ഥ ത്തിൽ മുഴുതനല്ലു, ബഭാനായിത്തന്നെ ഇരിക്കുന്നു.

# മൂലം 18.

ന തം ഒല്ഹം ബന്ധനമാഹുധീരാ യദായസം ഭാരുജം പവ്വജഞ്ച സാരത്ത രത്താ മണികണ്ഡലേസു പുത്തേസു ദാരേസുചയാ അപേക്ഖാ

#### . പ്രത്ത

Q: @a:\_

ധീരാ തം ളല്ഹം ബന്ധനം ന ആ ഇ യദായസം ദാരുജം പവ്വജഞ്ച; മണികണ്ഡലേസു പുത്തേസു ഭാരേസു ച യാ അപേക്ഖാ സാരത്തരത്താ ആഇന്ത്രി, Mo:-

യിരും തൽ ബന്ധനാ ദ്രഢം നെ അ ഹാ യൽ ആയസം ഭാ അം പർവ്വജം ചമണികണ്ഡ അപേക്ഷാതാ മേവട്യും ബ സനമിതി ആഹാ

### അന്ത:-

പണ്ഡിതന്മാർ, ലോഹംകൊണ്ടോ തടികൊണ്ടോ കയറു മു തലായവ കൊണ്ടോ ഉള്ള ബന്ധനത്തേ ഭൃഢമായ ബന്ധനമെന്ത പറയുന്നില്ല. ഭായ്യാപുത്രാഭികഠം മണികണ്ഡലാജാഠം എന്നിവയേ ക്കുറിച്ചുള്ള അത്വാസക്തിയേത്തന്നെയാണ് ദൃഢമായ ബന്ധന മെന്നു പറയുന്നത്ര്.

# q: 13.

ഏതം ഭല്ഹം ബന്ധനമാഹുധീരാ " ഓറാരിനം സിഥിലം ഭുപ്പമുഞ്ചാ ഏതമ്പി ഛേതചാനചരിബ്ബജന്തി അനപേക്ഖിനോ കാമസുഖം പഹായ

#### -: പത്ത

ପୁലഭാ:-

mo:

കഹാരിനം സിഥിലം ഭുപ്പമുഞ്ചം അപഹാരി ശിഥിലം ഭുഷ്പ ഏതം ബന്ധനംധീരാ ഭല"ഹം മോചം ഏതൽബന്ധനംധീരാട **അ**ഹു ഏതമ്പി ഛേതചാന കാമസുഖം പുഹായ അന പേക്ഖിനോ പരിവ്വജന്തി ്<sup>റ്റ</sup>ഡം **ആ**ഹം ഏതപോയ അന പോകാമസുഖാ പ്രഹായ അന

### അന്ത്യ-

മനുഷ്യരേ ആകർഷിച്ച് അധാപതിപ്പിക്കുന്നതും നിസ്സാര വും ഉപേക്ഷിക്കാൻ വളരെ പ്രയാസമുള്ളതുമായ ബന്ധനത്തേ യാണാ് ബുദ്ധിമാന്മാർ ഒശബന്ധനമെന്നു പായുന്നതു്. ആ ബ ന്ധനത്തേ മേരുിച്ച് (പ്യസ്സോമാമികളെ ത്വജിച്ച്) നിരാശിക മായ പുരുഷനമാർ പരിവ്വാജകഭാവമവലംബിക്കുന്നു.

# Q: 14.

യേള്രാഗരത്താനുപതന്ത്രിസോതം സയം കതം മക്കടകോവജാലം ഏതവ്വി ഛേത്വാന വജന്തിയീരാ അനപേക്ബിനോ സവ്വദുക്ഖംപഹായ

പ:\_

**්**ූු ලො:\_

യേ മാഗരത്താസയംകതം മക്കടകോവജാലം സോതം അനുപതന്തി, ധീമാ ഏതമ്പി മേതപാന സവ്വദുക്ഖാ പഹായ അനപേക്ഖിനോ വദന്തി. mo:\_

യേ രാഗരക്കാഃ സ്രോതഃ അനുപതന്തി-അനധാവന്തി, (തേ) സ്വയംകൃതം ജാലം മർക്കടക ഇവ അനുപതന്തി ധീരാഃ ഏതടപി ബന്ധനം മരിത്വാ സവ്വദ്ദാഖം പ്രഹായ അനപേക്ഷിണഃ വ്രജന്തി.

#### അന്ത: ---

ചിലന്തി, അതിനാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്നതായ വലയിൽ ക ടുങ്ങി അതിൽ വീണപോകുന്നയ്യപോലെ രാഗാസക്തരായ മനു ഷൂർ തങ്ങളാൽ ഉണ്ടാക്കപ്പെടുന്ന ആശാസ്രോതസ്സിലകപ്പെട്ട് അതിനെ പിൻതുടരുന്നു. പണ്ഡിതൻ ഈ രാഗമാകുന്ന വല യെ ഛേദിച്ചിട്ട് ആസക്തിഫോതനായി സവ്വദ്യുഖങ്ങളി തുനിന്നും മുക്തനാകുന്നു.

# മൂലം 15.

മുഞ്ചപുരേ മുഞ്ചപച്ഛതോ മജ്ത്ഡമുഞ്ച ഭവസ്സ പാമ്മേ സവ്വത്ഥ വിമുത്തമാനസോ ന പുന ജാതി പരം ഉപേഹസി

#### അനച:—

മു: 🙉:\_

mo:-

പുരേ**മുഞ്ചുപ**ച്ഛതോ മുഞ്ച **ഭ**വസ്സപാര്ഗു; സവ്വത്ഥ വി മുത്തമാനസോ ജാതിജരം ന പുന ഉപേഹിസി. പുരുമുത്തു ഭവസ്വ പുരഗാദ പുരുമുത്തു ഭവസ്വ പാരഗാദ പുരുമുത്തു പുരുത്തു മുഞ്ച പുരുമുത്തു പശ്ചാൽ മുഞ്ചെക്കി.

#### അനം: ---

നീ മുമ്പിലോ പിമ്പിലോ മദ്ധ്വഭാഗത്തോ എന്തെല്ലാം നി നേറതായി കാണുന്നുവോ അവയെ എല്ലാം തൃജിച്ചു സംസാരത്തി നപ്പറം പോകുക!സർവ്വധാ വിമുക്തചിത്തനായാൽ ജരാമരണങ്ങ ഠം വീണ്ടും നിന്നെ ബാധിക്കുകയില്ല

# മൂലം 16.

വിതക്കപമഥിതസ്സ ജന്തുനോ തിവ്വരാഗസ്സസുഭാനുപസ്സിനോ ഭിച്ചോ തൺഹാ പവഡ്ഢതി എസഖോ ഒമ്മോം കരോതിബന്ധനം

#### -:പനത്ത

**යු: ළ**ා:\_

mo:\_

വിതക്കപമഥിസ്സതിവ്വരാഗസ്സ സംഭാനുപസ്സിനോ ജന്തുനോ തൺഹാഭിയ്യോപവഡ് ഢതി ഏസപോ ബന്ധനം ഒൽഹം കരോതി വിതക്കപ്പമഥിതസ്വതീവ്ര രാഗസ്വാതുളാനുദശിനുജന്തോ ഏഷം ഖലുബന്ധനാഭ്യസം കരോതി

#### @YO 00:\_

സഭന്ദേഹത്താൽ ചംപലമനസ്സായും രാഗഭേചഷമോഹങ്ങളാ ൽ പീഡിതനായും അതിയായ അനുരാഗത്താൽ ഇപ്രിയങ്ങ**ും**  ക്കു് അധീനനായും സുഖലോലുപനായുമിരിക്കുന്ന മനുഷ്യത് തൃഷ്ണ കലശലായി വർക്കിക്കുന്നു. അവൻ നിശ്ചയമായും അൻറബന്ധ ത്തെ (സംസാരബന്ധത്തെ) എററവും ഉുഢമാക്കുന്നു.

# മൂലം 17.

വിതക്രൂപസമേചയോതോ അസുഭം ഭ വേയതിസഭാസതോ ഏസഖോ വ്യക്തി കാഹിതീ ഏസച്ഛേജ്ജതി മാരബന്ധനം

### അനച:-

වූ: ෂා:\_

യോ ച വിതക്രൂപസമേ രതോ, സതോസമാ അസു ഭം ഭാവയതി, ഏസഖോ മാരബന്ധനം വൃക്തികാഹിതീ ഏസമ്പേജ്ജതി Mo:-

യഃ ച വിതക്കോപശമേരതഃ സഭാ സ്മതഃ അശുഭംഭാവയതി ഏഷഃ ഖലുമാരബന്ധനം വ്യന്ത്രീ കരിഷ്യതി, ഏഷഖ ലുമേത്സ്വതി

#### അന്ത:\_\_\_

ഏതൊരു പുരുഷൻ സന്ദേഹങ്ങളുടെയും രാഗഭോഷമോഹ ങ്ങളുടെയും ഉപഹമത്താൽ ആനന്ദിക്കയും എല്ലായ്പ്പോഴും സ്മ തിയോടുകൂടി ശരീമാലികളുടെ അപവിത്രതയെക്കുറിച്ച് വിചാരി ക്കയും ചെയ്യുന്നു, അവൻ മാരൻ നെവ്വ് ബന്ധനങ്ങളെയും ധചം സിക്കുന്നു.

# **2**; 18.

നിട്ഠങ്ഗതോഅസന്താസീ വീതതൺഫോഅനങ്ഗണോ ഉഹ്മിജ്ജഭവ.സല്ലാനി അന്തിമോയംസമുസ്സചോ

#### അഥനാത

**⁄2**: **€**:-

നിറങ്ങ്ഗതോഅസന്താസീ വീതതൺഹോഅനങ്ഗണോ ഭവസല്ലാനി ഉച്ഛിജ്ജ, ആയംഅന്തിമോസമുസ്സയോ\_ Mo:-

നിഷ്യാംഗത:അസന്ത്രാസീ വീതതുഷ്ണായ അനങ്ങ്ഗനു ഭവശല്വാനിളത്സുജ്യ അയംസമുഹ്ക്റവും അന്തി മുഭവന്തി

#### അന്:---

ഏതൊരു വ്യക്തി ഭയതുതുരം തുഷ്ണാഹിനനും പാപരാഹിതനമായി, അർഹത്വം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്നു, അവൻ സംസാരുമാം തൃജിക്കാൻ ശക്തനാകനും. അവൻ വീണ്ടും ശരീരം ധരി കേണ്ടതായി വരികയില്ല.

# **q**: 19

വീതതൺഹോ അനാഭാനോ നിരത്തിപടകോവിടോ അക് ഖരാനംസന്നിപാതം ജജ്ഞ പുവ്വാപരാനിച സവേഅന്തിമസാരിരോ മഹാപജ്ഞോത് വുമ്പതി

#### \_:\_നത്ത

## Q: 90:-

വീതതൺഹോഅനാഭാനോ നിഷത്തിപിടകോവിടോ അക്ഖരാനംസന്നിപാതം പൂവ്വാപരാനിചജജ്ഞാസവേ അന്തിമസാരീരോമഹാ പജ്ഞോ—മഹാ പൂരിസോതിവുച്ചതി.

## സം:-

വിതതുഷ്ണാനാഭാനാം നിരുക്കിവഭകോവിട്ടു അക്ഷരാണാംസന്നിപാതം പൂവാപരാണിചജാനാതി, സാവൈഅന്തിമശാരീരാ മഹാ പ്രാജ്ഞാമഹാപുരഷാ ഇതിളച്ചത്രം

## ercco:\_

തുണ്ണ ഇന്ത്യന്ത്യ അന്ത്യ ഇല്ലാത്തവനും ശബ്ദാത്ഥങ്ങളുടെ മമ്മാ ഗ്രഹിച്ച് പദവാക്യങ്ങളുടെ പ്രയോഗവിധങ്ങളെയും അവ യുടെ പൂവാപരഭേദത്തെയും അറിഞ്ഞിട്ടുള്ള പുരഷൻ അന്തിമ ശരീരനാക്രന്നും വിജ്ഞാനിയായ ആ വ്യക്തിയേ മഹാപ്രാജ്ഞ നെന്നും മഹാപുരുഷണന്നും പറയുന്നും.

# മൂലം 20.

സവ്വാഭിഭ്രസവ്വവിഭൂഹമസ്സ) സവ്വേസ്ധമ്മേസുങ്ങന്തപലിത്തോ സവ്വഞ്ജഹോതൺഹക് ഖദയവിമത്തോ സയംഅഭിജ് ഞായകമുളിസേയ്യം.

#### അനച:\_

## **නු: ප**ා:\_

അഹംസ്വാളിഭ്രസ്വവിറ്റ സവ്വേസയമ്മേസുഅനുപ ലിത്തോഅസ്തിസവ്വഞ്ജ ഹോതൺഹക് ഖയേവിമു-ത്തോസയംഅഭിജ് **ഞാ**യകം ഉട്ടിസേയ്യം?

### mo:

അഹംസർവ്വാളില്ലു സർവ്വവിൽ സ്റ്റുപ്പേഷധമ്മേഷ്യ അനുപലിപ്പു സ്റ്റുപ്പേഷധമ്മേഷ്യ അനുപലിപ്പു ഇതി)സ്വയം അഭിജ് അവയകം ഉളിശേയം?

#### അന്ത:\_

ഞാൻ സകലരിപുകളെയും തോല്പിച്ചിരിക്കുന്നു. സർവവി ഷയങ്ങളും അറിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഞാൻ ഒരു വസ്തുവിലും ആഗ്രഹ മുള്ളവനല്ല. ഞാൻ സമസ്തവും തൃജിച്ചിരിക്കുന്നു, ഇതുളി സചയ മേ അറിഞ്ഞിട്ട് അരേ ഉപഭേഷ്യാവതി സചീകരിക്കാം?

#### 21

സവ്വഭാനം യമ്മഭാനം ജിനാതി സവ്വം സേം ധമ്മാ സോ ജിനാതി സവ്വം രതിം ധമ്മ രതീ ജിനാതി തൺഹക്ഖയോ സവ്വ ട്രുഖം ജിനാതി

#### അനപ:\_

## Q; €0;-

യമ്മഭാനം സവ്വഭാനം ജി നാതി, ധമ്മരസോന വ്വാ രസംജിനാതി, ധമ്മരതീ സവ്വാ രതിം ജിനാതി, തൺ വക്ഖയോ സവ്വദ്യാം ജി നാതി.

#### mo:\_

ധമ്മാനം സർവ്വദാന ജയതി ധമ്മാസഃ സർവ്വാസംജയതി ധമ്മാതിഃ സർവ്വാതിം ജയതി തുപ്പായഃ ക്ഷയഃ സർവ്വദ്രാഖാ ജയതി.

### ത്തന്ത:-

ധമ്മോപഭേശം നഠംകുന്നതിനേക്കാഠം വലുതായ ഭാനം ഇ ല്ല. ധമ്മത്തിന്റെ മാധുച്ചം സകല രസങ്ങളേക്കാളും ഉൽക്കൃഷ്ട മാകുന്നു. ധമ്മബോധത്താൽ സിഭ്ധിക്കുന്ന ആനന്ദം — സംതൃപ്തി— എല്ലാ ആനന്ദത്തെയും ജയിക്കുന്നു. തൃഷ്ണയുടെ ക്ഷുയം സർവ്വ ലുഖങ്ങളെയും ജയിക്കുന്നു.

മൂലം 22.

ഹനന്തിഭോഗാട്രമ്മേധം നോചേചാംഗവേസിനോ ഭോതഗൺഹായദ്രമ്മേധോ ഹന്തിഅജ്ഞവഅത്തനം

### അനാ-

Q: 6:-

mo:- .

ഭോഗാഭ്യമ്മധംഹനത്തിനോചേ (സോ)ചാരാഗവേസിനോ; മുമ്മോയോഗതൺഹായ അജ്ഞവഅന്തനംഹന്തി. ടെഗാം ദുമ്മേധസംഘന്തിന ചേൽപാരഗവേഷിദ്ദു-മ്മേധം-ഭോഗത്രക്സയാ അന്യഇവജ്ജത്മാനംഹന്തി.

#### അന്ത:\_\_

ജനനമരണപ്രാചാഹത്രപമായ സംസാരത്തേ കടക്കുവാൻ ഇച്ഛയില്ലാത്ത ദുർബുജിയായ മനുഷ്യനേ ഭോഗങ്ങറം നശപ്പി ക്കുന്നു. ബുജിതുതുനായ അവൻ ഭോഗതുഷ്ണയാൽ അന്വനേപ്പോ ലെ തന്നേ നശിപ്പിക്കുന്നു.

മൂലം 23.

തിണദോസാനിചേത്താനി രാഗഭോസാഅയം പജാ, തസ്മാഹിവീതരാഗേസ ഭിന്നം വേതിമവാപ് ഫലം.

#### -:പനത്ത

**නු. ස**ා:\_

Muo:-

ബേത്താനിതിണഭോന്താനി അയംപജാരാഗഭോസാ, തസ്മാഹിവീതരാഗേസു ടിന്നംമഹപ്ഫലംഹോതി

ക്ഷേത്രാണിത്രണഭോക്ഷെ ഈം പ്രജാനാമോക്ഷെം തസ്മാൽവീതരാഗേഷ്യമത്തം മഹാഫലംഭവതി.

#### mom:\_

വയലുകരം കളുകളേക്കൊണ്ടു നിറഞ്ഞാൽ നിഷ്പലമാകുന്നു. രാഗം വർദ്ധിച്ചിട്ടു് ലോകം നശിക്കുന്നു, രാഗരവിതന്മാരായ സ ജ്ജനങ്ങരുക്ക് നഠംകപ്പെടുന്ന ഭാനം വളരെ ഫലമുള്ളതാകുന്നു.

# മൂലം 24.

തിണഭോസാനിഖേത്താനി ഭോസഭോസാഅയാച്ചജാ തസ്സാഹിവീതദോസേസു ഭിന്നം ഫോതി മഹപ്ഫലം

#### അനച: -

മൂലഭാ.-

mo:-

ചേത്താനിതിണുഭോസാനി അയം ക്ഷേത്രാണ് തുണഭോരെഷം പജാഭാസഭോസാഅസ്റ്റംഹി വീതഭോസേസുദിന്നം മഹപ്പേലംഗോതി.

ഇയ**െട്ടാം**ുടചഷഭോഷൈം തസ്റ്റാതാഹിവിതദേപഷേഷ ഒത്തംമാറാഫലംവേതി.

#### ത്തന്ത:\_

തുണബാഹുല്വത്താൽ ഫലതുനൃങ്ങളാകുന്നു. വയലുക**ം ടേ**ചഷമാകുന്ന ടോഷത്താൽ ജനങ്ങഠം നശിക്കുന്നു. അതിനാൽ **ഭേ**ചഷത്രുന്നുതായ ജനങ്ങ**ഠംക്കു ന**ഠംകുന്ന ഓനം ഉൽക്രഷ്ടമായ ഫ ലത്തേ പ്രഭാനം ചെയ്യുന്നു.

Q: 25.

തിണമോസാനിചേത്താനി മോഹഭോസ്വ അയംപിജാ തനുാഫി പീതമോഹേസ ളിന്നം ഹോതി മഹപ<sup>്</sup>ഫലം

#### ്:\_നത്ത

Q: 80:-

m'o:\_

ബേത്താനി തിന്നുഭോസാനി അയം പജാ മോഹടോസാ തസ്സാഹി വീതമോഹേസു ളിന്നംമഥപ്പലം ഹോതി

ക്ഷേത്രാണിത്രണഭോഷൈ: ഇയം പ്രജാ മോഹദോഹൈഷ: തസ്താദ്ധിവീതമോഗേഷ മത്തം മഹത്പോലം ഭവതി

#### അനം:\_

ഭൂമി തുണബഹുലമായാൽ നിഷ്ഫലമായിത്തീരുന്നു. ജന **ങ്ങഠം മോഹഗ്രസ്തുരായിട്ടും നാശം പ്രാപിക്കുന്നു. അതുകൊണ്ടു്** മോ **ഹതുന്വരായ വൃക്തിക**ഠംക്കു നഠംകപ്പെടുന്ന ഭാനം ഉത്തമമായ **ഫാലത്തേ പ്രഭാനം ചെ**യ്യന്നു.

Q: 26.

തിണഭോസാനിചേത്താനി ഇച്ഛാഭോസോ അയംപജാ തസ്മാഹിവിഗതിച്ഛേസു ഭിന്നം ഫോതി മഹപ്ഫലം

അനച: —

മൂലഭാ:\_

വേത്താനി തിണഭോസാനി അയം പേജാ ഇച്ഛാഭോസാ തസ്മാഹി വിഗതീച്ചേസു ദിന്നം മഹപ് ഫലം ഹോതി TUO:-

ക്ഷേത്രാണ്ത്രണഭോഷൈ: ഇയുംപ്രജ്യ ഇച്ഛുടോഷൈ: ഒത്തം മഹാഫലം ഭവതി

അനാ:\_\_\_\_

ഭൂമി തൃണബഹുലമായാൽ നിഷ്പലമായിത്തീരുന്നു ജനങ്ങൾം ഇച്ചാദോഷത്താൽ—ുരാഗ്രഹത്താൽ—നശിക്കുന്നു. അകേയാൽ ഇച്ചാഹീനനായ മനുഷ്യനിൽ അപ്പിക്കുന്ന ഭാനം ഉത്തമവും ഫ ലപ്രദേശാകുന്നു.

> (ചയ്യു] ശതിതമു) തുഷ്ണവഗ്ഗഃ

ഭിക്ഷവശ്ശാ

(പഞ്ചവിംശതിതമഃ)

മൂലം 1.

പാന ജിവ്യമാത ധംവദോ ബാഡേധായേവ ഗംവദോ ഗംന് വാധ്യായാ സംവദോഗംധു

അനാചയം.

മു: ഭാ:---

ചക്ഖുനാ സംവരോസംധ്യ സോതേന സംവരോ സംധ്യ, ഘാണേന സംവരോ സംധ്യ, ജിവ്മായ സംവരോ സംധ്യ ove:—

ചക്ഷുഷാ സംവര: സാധ്യ: ഇേത്രേണ സംവര: സാധ്യ: ജിഹ്വമാ സംവര: സാധ്യ:

### ത്തനം: —

നേത്രം, ത്രോത്രം, ഘാണം, ജിഹചാ ഈ ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ സം യമനം ചെയ്യുന്നതു് ഏററവും ഉത്തമമാകുന്നു.

മൂലം 2.

കായേന സംവരോ സാധു സാധുവാ ചായ സംവരോ മനസാ സംവദോ സാധു സാധുസവ്വത്ഥ സംവരോ സവ്വത്ഥ സംവതോ ഭിക്ചു സബ്ബദുക്ചോ പമുച്ചതി.

#### അനവയം

മൂ: ഭാ.

mo:\_

കായേന സംവരോ സാധ്യ, വാചായ സംവരോ സാധ്യ, മനസാ സംവരോ സാധ്യ, സവ്വത്ഥ സംവരോ നാധ്യ, സവ്വത്ഥ സംവതോ ഭിക്ഖ, സവ്വദുക്ഷാ പമുച്ചതി.

കായേനു സംവര സാധും, വാചാ സംവരു സാധും, മനസാ സംവരു സാധും, സവ്ത സംവരു സാധു, സവ്ത സംയതു ഭിക്ഷു സവ്ദുഖാൽ പ്രമച്യതേ,

#### അനം:----

മനോവാക്കായങ്ങളെ വേണ്ടവിധം സംയമനം ചെയ്യുന്നത് അതൃന്തം ശുഭാവഹമാകുന്നു. ഏതൊരു ഭിക്ഷ്യ എട്ടുവിഷയങ്ങളെ സംയമം ചെയ്യാൻ ശക്തനാകുന്നു, അവൻ സമസ്തക്കേശങ്ങളിൽനിന്നും വിമുക്തനാകുന്നു.

 $^{3}$ 

വരുവസജ്ഞതോപാഭസജ്ഞതോ വാചായസജ്ഞതോസജ്ഞളത്തമോ അജ്ത്ധത്തത്തോസമാഹിതോ ഏകോസന്തുസിതോ തമാഹുഭിൿഖും

#### ഷാധപ:-

**නු: ප**ා:\_

ma:-

ഹത്ഥസജ്ഞതേ പാടസം

ജ്ഞത്രോ

ഹസ്തസംയതഃ പാ**ടസംയതഃ** വാചാസംയതഃ സംയതോ\_

വാചായസജ്ഞതോ സജ്ഞ\_

OM 0.8

ഉത്തമോ, അജ്ഝത്തരതോസമാഹി.

അല്വാത്മാതഃ സമാഹിതഃ ഏകഃസന്തോഷിതഃ തംഭിക്ഷ്യം-

തോ

ഏകോസന്തു സിതോ തം\_ ഭീൿഖും ആഹു.

അനാ: ---

മാസ്തുപുടങ്ങളേയും വാക്കിനേയും സംയമനം ചെയ്തിട്ടുള്ളവ രത്രേയഥാത്ഥ സംയമിക**ം** —സംയമിത്രേഷ്ഠ്രമാർ. സഭാ **ആ** ല്യാത്മികചിന്താതല്പാന്മാരം സമാധിസമ്പന്നന്മാരം നിസ്സംഗ ന്മാരം സന്ത്രഷ്ട്രചിത്തന്മാരുമായ അവരെ ഭിക്ഷുക്കളെന്നു പറയ പ്രെടുന്നു.

Q: 4

യോമുഖ സജ്ഞതോഭിക്ചു മന്തഭാണി അനുഭാതോ അത്ഥാ ധമ്മഞ്ച ഭീപേതി മധുരം തസ്സ ഭാസിതം

അനചരം.

മൂ: ഭോ.

mo:

യോഭിക്ഖൂമുവസജ്ഞതോ മന്തഭാണി, അനുലാതോ; അത്ഥാ ധമ്മഞ്ചദീപേതി തസ്സഭാസിതം മധുരം

ന്ദരിക്കും മുഖസംയതം മന്ത്ര ഭാണീ അനുഭാത: അന്ഥാ ധമ്മം ചടിചയതി തസ്വഭാ ഷിതം മധും ഭവതി

@1000:\_

വാക സംയമത്തോടും അവധാനപൂവ്വമായ സംഭാഷണ തോടും ഒരു യാതൃലേശംക്രടാതെ യഥാത്ഥത്തചപ്പതിപാദന തതിയ സമർത്ഥനായ ഭിക്ഷുവിന്റെ വാകൃം മധുമായിത്തീ നേനം. **2**: 5.

ധമ്മാരാമോ ധമ്മരതോ ധമ്മം അനുവിചിന്തയം ധമ്മം അനുസ്സരം ഭിക്ഖം സജ്യമ്മാ ന പരിഹുയതി

#### അനച:\_\_\_

മു: ജാ: ---

mo: -

ധമ്മാരാമോ ധമ്മാത്തോ ധമ്മാ അനുവിചിന്തയം ധമ്മാ അനുസ്ലാം ഭികിഖൂ സല്യമ്മാ ന പരിച്ചായതി ധമ്മാരാമം ധമ്മാതം ധമ്മാ അനുവിചിന്തയൻ ധമ്മാ അനുവാൻ ഭിക്ഷം സലാ മ്മാൽ \* ന പരിഫീയതേ \*(മത്പാരി സൃതൃപസ്ഥാനാനിച ത്വാരിസമൃക്പ്വമാണാനിചത്വാ തലയിലാലാ പഞ്ചേന്ദ്രിയാണി പഞ്ചബലാനിസപ്പബോലുങ്ഗാ നിഞ്ഞുളാഷ്യാങ്ഗികമാഗ്റാശ്ചേതി സപ്പത്വാശൽ ബോധിപാക്ഷിക ധമ്മം, ലാഭം അലാഭം സുഖാ ലുംഖാ യരു അയശം നിന്ദാ, പശാസപേ തൃഷ്യെലോക ധമ്മാം ബോധിപാ ക്ഷികധമ്മാർ ലെതക കധമ്മാച്ച.)

axo 00: --

ധമ്മനിഷ്യനായി സഭാ ധമ്മത്തിൽ ആനന്ദിച്ചും ധമ്മഭാ വ ന ചെയ്തും ധമ്മസ്ത്രതിയോടുകൂടി വസി രണ്ട്ര ഭിക്ഷ്യ ഒരിക്കലും സ ത്യമ്മത്തിയനിന്ത് പതിച്ചു ചോകുകയില്ല.

മൂലം 6.

സലാഭം നാതിമജ്ഞേയ്യ നാജ്ഞേസംപിഹയം മിക്ഖം അജ്ഞേസംപിഹയം ഭിക്ഖം സമാധിം നാധിഗമരതി.

#### ബം:\_\_\_

ଥି: 🐠:----

സലാഭം ന അതിമജ്ഞേയ്യ അജ്ഞ സംപിഹയം നച രേ അജ്ഞേ സംപിഹയം ഭി ക്യൂ സമാധിം ന അധിഗ പ്പതി. mo: ---

സ്വലാഭം ന അഭിമന്വേത അന്വേഷാം സ്പ്ലാമണം ന വരേൽ, അന്വേഷാം സ്പ്ല വായൻ ഭിക്ഷ്യ സമാധിം ന അധിഗച്ഛതി.

അന്:---

തനിക്ക് ലഭിച്ച വസ്തുവിനേപ്പാറി അവജ്ഞ തോന്നാ തെയും അന്വനു ലഭിച്ചതിനേക്കാിച്ച് ആഗ്രഹമുണ്ടാകാതെയും ഇരിക്കണം. അന്വനു ലഭിച്ച വസ്തുവിൽ ഇച്ഛ തോന്നുന്ന ഭി ക്കു സമാധി ലഭിക്കാൻ അർഹനല്ല.

# മൂലം 7.

അപ്പലാഭോപ്പിചേഴിക്ഖം സലാഭം നാതിമജ്ഞതി, തംവേ ദേവാ പസംസന്തി സുധാ ജീവിം അതന്ദിതം.

അനചയം.

නු: 🖘: -

mo:\_\_\_

അപ്പലാഭോചി ചേഭിക്ഖം സലാഭം ന അതിമജ്ഞതി, ദേവാ വേതം സുദ്ധാജീവിം അതന്ദിതം പസംസന്തി.

ചേടിക്ഖു അല്ലലാഭോപി ചേൽടിക്കും നിമജ്ഞതി, സ്വലാഭം ന അഭിമന്യത്യേ സുദ്ധാജീവിം ദേവാ, തം ശുദ്ധാ ജീവം ംസന്തി. അതന്ദ്രിതം പ്രശാസന്തി.

അനം:---

എതൊരു ഭിക്ഷ് അല്പമായിട്ടു ലഭിച്ചാൽ പോലും അതി നേ അവഗണിക്കുന്നില്ല, ആലസ്വരഹിതനായി വിശുദ്ധ ജീവി തം നയിക്കുന്ന അവനേ ഭേവന്മാർ പോലും പ്രശംസിക്കുന്നു.

a: 8.

സവ്വസോ നാമ രൂപസ്തിം യസ്സനത്ഥി മമായിതം അസതാ ച ന സോചതി സവേ ഭിൿഖൂതിവുച്ചതി.

#### :പതന്ത

**නු: හ**ා:-

സവ്വസോ നാമത്രപസ്മിം യസ്സ മമായിതം ന അത്ഥി അസ താ ച നസോചതി സവേ ഭി ക്രഖൃതി വുച്ഛതി. mo:-

സവ്വത നാമത്രപേയസ്വമമാ യിതം നാസ്തി, അസതി ചന ശോചതി, സ വൈ ഭിക്ഷും ഇതി ബുജ്വതേ,

# അനം:-

എല്ലാപ്രകാരത്തിലുമുള്ള നാമരൂപങ്ങളിലും അസേക്തിയി ല്ലാതെയും, അവ ഇല്ലാത്തതിലോ നശിച്ചു പോകുന്നതിലോ ടുഖി ക്കാതെയും ഇടിക്കുന്ന വ്യക്തിയെ ഭിക്ഷുവെന്നു പറയുന്നു.

9.

മേത്താവിഹാരീയോജിക്ഖൂ പസന്നോ ബ**ലാസാസനേ** അധിഗ ച്ലേപടം സന്തം സങ്ങാത്രപസമം സുഖം

#### അനച:

മൂ: ഭോ:\_

യോഭിക്ഖ്യ മേത്താവിവാരീ, ബുധസാസനേ പസന്നോ സ ങ്ഖാ ത്രപസമം സുഖം സ ന്തം പടം ക്കധിഗച്ചേ. സം:-

യഃഭിക്ഷും മൈത്രീവിഹാരീ ബുജാശാസനേ പ്രസന്നഃ സം സൂംരോപശമം സുഖം സൽ പദം അധിഗച്ഛേൽ

#### ത്തന്ത: -

ഏതൊരു ഭിക്ഷ്യ സകല ജീവികളിലും മൈത്രിയോടുകൂടി ബുധശാസനങ്ങളെ ത്രക്കാപൂർവം ധരിച്ച് വത്തിക്കുന്നം, അവ നെറ വാസനകഠം നശിച്ചിട്ട് അവൻ ശാശചതമായ പടത്തേ പ്രാപിക്കും.

# a: 10.

സിഞ്ചഭിക്ചു ഇമംനാവം സിഞ്ഞതേലതുമേസ്സതി, മേതചാരാഗഞ്ചദോസഞ്ച തതോനിവ്വാനമേഹിസി. Ø\_: €0:\_

:പനത്ത

mo:-

ഭിക് ബ്ല ഇമം നാവം സിഞ്ച സിത്താതേലഗുംഏസ്സുതി, രാഗഞ്ചഭോസഞ്ചാമേത്ഥാ തതോനിവ്വാനംഏഹിസി. യുവുറ്റുണം ഏഷിഗ്യ-ഗുക്കാമേടപ്പെത്യയാം യ ഭുക്ഷോ; ഇമാംധാവംഗ്യി**ഞ്ഞ** 

#### അന:-

വേ ഭിക്ഷോ! ഈ ട്രോമാകുന്ന തോണിയിലുള്ള മിത്ഥ്വാ വിതർക്കാടികളാകുന്ന ജലത്തേ സേചനം ചെയ്താൽ ഇത് ലഘു വായിത്തീരം. അപ്രകാരം രാഗഭേചഷാടികളേമേരടിച്ചു് നീ നിവ്വാ ണം പ്രാപിക്കും.

# Q: 11.

പഞ്ചാമിന്ദേപഞ്ചജഹേ പഞ്ചവത്തരിഭാവയേ പഞ്ചസങ്ങാതിഗോഭിക്കപ്പ ശേഘതിസ്റ്റോ'തിവച്ചതി.

**වූ: ළ**ා:\_

അനച:\_

mo:-

പ്ഞ്ചഹ്ലിന്ദേപഞ്ചജഹേ പഞ്ചവുത്തരിഭാവയേ; പഞ്ചസങ്ഗാതിഗോഭിക്ഖം ഒഘതിസ്റ്റോതിവുച്ചതി\_ പഞ്ചാര`സ്സി,പഞ്ചജഹീഹി, പഞ്ചോത്തരംജാവയ,പഞ്ച സണ്ഠാതിഗഃഭിക്ഷുഃമാഘോ ത്തീസ്റ്റ് ഇതി ഉച്ചതേ...

#### അന<u>:</u>\_

വിഷയങ്ങളെ അഞ്ചിനേയും ഹേദിക്കുക, വിഷയങ്ങളുഞ്ചും പരിതൃഴുിക്കുക്കും അഞ്ചുവിഷയങ്ങരംക്കും അതീതമായ വസ്തുവേ ഭാവന ചെയ്യുക. ഏതൊരു ജിക്കുവിഷയചഞ്ചകത്തേ അതിക മിക്കാൻ ശക്തനാകുന്നു അവൻ ഓഘതീണ്റനെന്നു പറയപ്പെ ടുന്നു.

ഇന്ദ്രിയ വിഷയങ്ങളിൽ ആസക്തനാകരേയ്യ്, സമാധിയെ അവലംബിച്ച് ബാഹൃദൃഷ്ടിയേ ഉപേക്ഷിക്കുക. ഇന്ദ്രിയ പഞ്ച കത്തിന്റെ വിഷയങ്ങഠംക്കും അതീതമായ നിവ്വണപടത്തേ ഭാ വന ചെയ്യുക. ഏതൊരു ഭിക്ഷൃത്രപ രസാഭികളായ അഞ്ചുശ്രാഖ ലകളേ അതിക്കമിച്ചിരിക്കുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള ഭിക്ഷുവിനേ ഓ ഘോത്തിണ്റ്റെന്ന് പോഗ് ദേചയരഹിതനെന്ന് അറിയണം. 194 নাম্ভ পু**ല**০ **18.** 

ത്സായഭിക്പൂ മാചപാമദോ മാതേ കാമഗുണേഭമസ്സുചിത്താ മാലോഹഗുലം ഗിലീപമത്തോ മാകന്ദീടുക്ഖമിടന്തി ഡയ്ഹമാനോ

#### അഥവയം

Q: 60:\_

ഭികപ്പുത്സായ,മാചപാമടോ, തേ ചിഞ്ഞം മാകാമഗുണേ ഭമസ്സ്; പമത്തോലോഹഗുലം മാഗിലി,ഡായ്ഹമാനോടുക്കവം ഇടന്തി മാകന്ദീ No:\_

ഭിക്ഷോ! ധ്വായ! മാചപ്രമാദം തേ കാമഗുണേ ചിഞ്ഞം മാഭ്ര മതു, പ്രമത്തഃ ലൌഹഗോള കം മാഗില, ഒഹൃമാനഃ ദു:ഖ മിടമിതി മാക്രന്ദ

# അന്ത;\_

ഹേ ഭിക്ഷ്! നീ ഗ്വാനപാരായണനാകുക, നിനക്ക് പ്രമാ ഭം ഉണ്ടാകാതിരിക്കട്ടെ, രൂപാസാഭികളിൽ നിൻെറ ചിത്തം സ ഞ്ചരിക്കാതിരിക്കട്ടെ. സംസാരാസക്തനായിട്ട് തപ്പലോഹലണ്ഡ ത്തെ വിഴുഞ്ജാൻ നിനക്ക് ഇടയാകാതിരിക്കട്ടെ

# Q: 13.

നത്ഥിഝാനം അപജ്ഞസ്സ പജ്ഞാനത്ഥി അത്ധായതോ യമ്ഹിത്ധാനഞ്ച പജ്ഞാച സവേ നിവ്വാന സന്തികേ

### -: പന്ത

Q: @:-

mo.

അപജ്ഞസ്സത്സാനം നത്ഥി, അത്സായതോപജ്ഞാനത്ഥി യമ'ഹിത്ധാനഞ്ചപജ്ഞാ ച സവേ നിവ്വ നസന്തികേ

അപ്പുള്ളതസ്വധ്വാനം നാസ്തി അധ്വായതു: പ്രജ്ഞാ നാസ്തി യസ്തിൻ ധ്വാനം പ്രജ്ഞാച, സുവൈ നിർവ്വാണാന്തികെ.

#### അന:---

തുതപുക്കാനയുക്തമായ പ്രജ്ഞ ഇല്ലാത്തവൻ ധ്വാനം സിജിക്കുകയില്ല. ധ്വാനം പരിശീലിക്കാതെ പ്രതൃക്ഷാനുഭ്രതിയും ലഭിക്കുകയില്ല. ഏതൊരു പുരുഷൻ ഗ്വാനത്തോടും പ്രജ്ഞയോ ടും കൂടി വസിക്കുന്നു, അവൻ നിവ്വാണത്തിന്റെ സമീപം വസി ക്കുന്ന-ജീവൻമുക്കുനായിരിക്കുന്നു.

Q: 14.

സുജ്ഞാഗാരം പവിട്റസ്സ സന്തചിത്തസ്സഭിക്ഖുനോ അമാനുസീരതീഹോതി സമ്മാ ധമ്മം വിപസ്സതോ.

#### അനചയം.

**නු: ම**ා:-

സം:-

സുഞ്ഞാഗാരം പവിട°ാസ്റ്റ സന്തചിത്തസ്സ സമമാധമമം വിപസ്സതോ ഭിക്ബൂനോ അമാനുസീരതീഹോതി തുത്വാഗാരം പ്രവിഷ്ടസ്വ ശാന്തചിത്തസ്വ സമക ധമ്മം വിപശ്വതഃ ഭിക്ഷോം അമാനുഷീരതി: ഭവതി

#### അനാ:\_

രാഗടേചഷാഭിക്ക അല്പാപോലുമില്ലാതെയും, പ്രശാന്തചി ത്തനായി വിജനസ്ഥലത്തിരുന്നു ധ്വാനിക്കുന്നതിൽ താല്പയ്യമുള്ള വനും വേണ്ടവിയം ധമ്മബോധം ലഭിച്ചവരമായ ഭിക്ഷം, ഭിവ്വാന ന്ദത്തെ അനുഭവിക്കുന്നു

Q: 15.

യതോയതോ സമ്മസതി ഖന്ധാനം ഉഭയവ്വയം ലഭതീപീതിപാമോജ്ജം അമതം തം വിജാനതം

#### അനച: .--

නු: ඡා:\_

mo:-

യതോ യതോ ഖന്ധാനം ഉദയവ്വയം സമ്മസതി, അമതം വിജാനതം തംപീതി പാമോജ്ജാ ലഭതി. യതഃ യതഃ സൂസ്സാനാം ഉഭയവൃ**യെ സംമൃശതി,** അമൃതം വിജാനതാം തൽ പ്രീതിപ്രാമോദ്യം ലഭതേ. 196

അനാ:\_

ത്രേ ഭിക്ഷ്, രൂപവേടനാടികളായ സ്ത്യസ്ഥപഞ്ചകത്തിന്റെ ഉൽപത്തിവിലയങ്ങളെ എപ്പോഗം ഭാവന ചെയ്യുന്നവോ അ പ്പോഗം അവൻ നിവ്വാണം ലഭിച്ചവക്കള്ള അനേന്ദാഹ്ലാടങ്ങളെ അനുഭവിക്കുന്നു.

മൂലം 16.

തത്രായമാളി ഭവതി ഇധപജ്ഞസ്സ ഭിക്ഖുനോ, ഇന്ദിയഗുത്തീ സന്തുട്റീ പാതിമോക്ഖേച സംവരോ മിത്തേജ്ജസ്സ് കല്വാണേ സു**ധാ**ജീവേ അതന്ദിതേ.

അനചം-

മു: ഭാ:-

ഇന്ദിയഗുത്തി സന്തുട്ഠീ പാതിമോക്ഖേചസംവരോ ഇധപജ്ഞസ്സഭിക്ഖുനോ തത്ര അയം ജേഭിഭവതി സുലാജീവേ അതന്ദിതേ കല്യാണമിത്തേള്ജസ്സം. mo:

തരുപ്പാജ്ഞസ്വ (പ്രജ്ഞാ വിശിഷ്ഠസ്വതത്വയാനത്) യുക്കസ്വ ഇതിയാവത്) ക്ഷോം അത്രം അദിഭ്വതി ഇന്ദ്രിയഗുപ്പിസന്ത്രഷ്ഠിം പ്രാതിമോക്ഷേ സംവരം ഗ്രൂലോജിവം അതന്ദ്രിതം കല്യാണം മിതം ഭജസ്ച

അന<u>ം:</u>\_

പ്രത്താസമ്പന്നനായ ഭിക്ഷുവിത് ബുറേശാസനങ്ങളിലുള്ള മുഖ്യ കുഞ്ഞവ്യം, ഇന്ദ്രിയസംയമം, മനസ്സന്തോഷം, യമ്മപരിപാ ലനം ഇവയാകുന്നു. വിശിഷ്യ, അലസ്യരഹിതനും സൽക്കമ്മ പരായണനും പരിതുളാജീവിതം നയിക്കുന്നവരുമായ മിത്രത്തെ യും ഒജിക്കണം.

മൂലം 17.

പടിസന്ധാരവുതസ്സ അചാരകസലോസിയാ അതാപാമോജ്ജബ<u>ഹ</u>ലോ ക്രീവസ്സനം കരിസ്സതി.

#### ക്കുവായം

**නු: ය**ා:\_

പടിസന്ധാവ്യേതസ്സ ജോചാരകസലോസിയാ തതോപാമോജ്ജബഹുലോ ദുൿഖസ്സ്അന്തം കരിസ്റ്റതി. mo:\_

പ്രധീസന്ധാര വൃത്തഃ ആചാരകശലഃ ച സൽ തതഃ പ്രാമോട്ടു ബഹുലഃ ദുവസ്വന്ത്രാകരിഷ്വസി.

#### **അൻ:**\_

നീ മനസ്ഥെയ്യം സമ്പാദിച്ചും കത്തവ്വാനുഷ്യാനത്തിൽ നിപുണനായും ആചാരങ്ങളെ പാലിക്കുന്നതിൽനിന്തുണ്ടാകുന്ന സൂഖമനുഭവിച്ചും ടു:ഖത്തെ പൂണ്ണമായും നശിപ്പിക്കാൻ ശക്ത നുകം.

# മൂലം 18.

വസ്സികാ വിയ പുപ്ഫാനി മളവാനി പമുഞ്ചതി ഏവം രാഗഞ്ച ഭോസഞ്ച വിപ്പമുഞ്ചേഥ ഭിക്ഖവോ.

#### അഥവയം

Q: 6:-

mo:-

വസ്സികാ മഭ്രവാനിപ്പപ്പാനി പമുഞ്ചതി വിയ ഏവം ഭിക്ഖവോ രാഗഞ്ച ഭോസഞ്ച വിപ്പമുഞ്ചേഥ.

വഷികും മർഭ്രിതാനി പുഷ്പാനി പ്രമുഞ്ചന്തി ഏവംഭിക്ഷവം രാഗംഭോഷം ച വിമഞ്ചേയും

#### അന്ത:\_

പുഷ്പിതമായ വൃക്ഷം വാടിയ പൂക്കളെ തൃജി**ക്കുന്നതുപോ** ലെ ഭിക്ഷുകളും രാഗദേഷാഭികളെ പരിതൃജിക്കണം.

# മൂലം 19.

സന്തകായോസന്തവാചോ സന്തവാസുസമാഹിതോ വന്തലോകാമിസോജിക്ലമു ഉപസന്തോതിവുച്ചതി,

#### അനച.—

**නු: මා:**---

mo: -

(യോ) ഭിക്ചൂ സന്തകായോ സന്ത വാചോ സന്തവാസു സ മാഹിതോ, വന്ത ലോകാമി സോ (സോ) ഉപസന്തോതി വുച്ചതി ശാന്തകായാ ശാന്ത വാൿ ശാ ന്തമനാട സൂസമാഹിതാ വാ ന്തലോകാമിഷാ ഭിക്ഷു ഉപ ശാന്താ ഇതിബുദ്ധ്വതേ.

#### ത്തന:----

ശാന്തകായനും, ശാന്തവാക്കം, ശാന്തചിഞ്ഞനും, സമാധി സ മ്പന്നനും സംസാമാഭിലാഷങ്ങളെ നിശ്ശേഷം പമിതൃജിച്ചവരമാ യ ഭീക്ഷു, നിർവ്വതനെന്ന പറയപ്പെടുന്നു.

# മൂലം 20.

അത്തനാ ചോടയത്താനം പടിമാസേഅത്തമത്തനാ സോ അത്തഇത്തോസതിമാ സുഖംഭിക് ഖൂ വിഹാഹിസി

അനച: —

**නු: ෂ**ා:\_

mo:-

അത്തനാ അത്താനം ചോദയ അത്തനാ അത്തം പടിമാസേ സോ അത്തഇത്തോ സതിമാ ഭിക്ചൂ സബം വിമാഹി സി. ആത്മനാ ആത്മാനം പോട യ ആത്മനാ ആത്മാനം പ്ര തിവസേൽ സം ആത്മാവപ്പും സ്മതിമാൻ ഭിക്ഷ്യം സുഖാ വി മരിച്ച്വസി.

#### ത്തന്ത:---

സ്ഥന്തം പ്രജ്ഞാശക്തിയാൽ ചിത്തത്തേ ശീലാഭികളുടെ അനുപ്പാനത്തിൽ പരിചയിപ്പിച്ച് സ്ഥയം ആത്മാരാമനായി വ സിക്കണം, ഇപ്രകാരം സ്ഥരക്ഷയെ ചെയ്തുകൊണ്ട് സ്കൃതിമാനാ യി വസിക്കുന്ന ഭിക്ഷ്യ സാനന്ദം വിഹരിക്കുന്നു.

# മൂലം 21.

അത്താഹിഅത്തനോനാഥോ അത്താഹി അത്തനോഗതിഃ തസ്മാസഞ്ജാമയത്താനം അസ്റ്റാള്ല്ലാവവാണിജോ...

#### അനച:----

**නු: ප**ා:----

അത്താഹി അത്തനോനാഥോ അത്താഹി അത്തനോഗതി, തസ്മാവാണിജോഭദ്രം അസ്സം വ അത്താനം സഞ്ജാമയ. mo:--

ജ്യത്മാഹി ആത്മനഃ നാഥഃ ആത്മാഹി ആത്മനഃ ഗതിഃ തസ്മാൽ, വണികഭദ്രം അ ശചാ ഇവ ആത്മാനം സംയ മയ.

#### ത്തനാ: ---

ആത്മാവത്രേ ആത്മാവിന്നു പ്രള, ആത്മാവിന് ആത്രയ വും ആത്മാവാക്കന്നു. സുന്ദരമായ അശ്ചത്തേ വത്തകൻ ഭംഗിയാ യി ബന്ധിക്കുന്നതുപോലെ — നിയന്ത്രിക്കുന്നതുപോലെ — മനുഷ്യ ൻ ആത്രോവിനേ മനസ്സിനേ സംയമം ചെയ്യണം.

# മൂലം 22.

പാമോജ്ജ ബഹുലോഭിക്യമു പസനോബുലാസാസനേ അധിഗഹ്ലേ പടം സന്തം സങ്ഘാത്രപസമം സുഖം.

#### അനചയം.

Q: 60. ---

mo: \_\_

പാമോജ്ജബഹുലോ ബുദ്ധ സാസനേ പസന്നോ ഭിൿഖൂ സങ്ഘാത്രപസമം സുഖം സന്തം പഭം അധിഗപ്പേ. പ്രാമോദ്വബഹുലഃ ബുദ്ധശാ സനേ പ്രസന്നോ ഭിക്ഷു സം സൂരാവേശമം സുഖം പഭം അമിഗച്ചേൽ.

#### അന്ത: ----

അത്രേസംയമത്താൽ അത്വാനന്ദമനുഭവിക്കുന്നവനും ബു ഭ്യാൻറ ആജ്ഞാപാലനത്തിൽ ഉത്സുകാമായ ഭിക്ഷ് വാസനാ ക്ഷയത്തെ പ്രഭാനം ചെയ്യുന്ന നിവാംനപടത്തെ പ്രാപിക്കും.

# **q**: 23.

യോഹവേ ഉഹരോജിക്ക്യ യുഞ്ജതീബുലാസാസനേ സോƒമംലോകം പഭാസേതി അബ് ഭാമത്തോവചന്ദിമാം- *අ*ූ: ඖු

തോസഗേജന ക്കാര്യുഴുഖു ബലാസാസനേയുഞ്ജതി സോഅബ<sup>ാ</sup>ഭാമത്തോ ചന്ദ്രിമാ വ ഇമാ ലോകാ പഭാസേതിം

അനച:

mo.

യു ഹി വൈ ഭഹരു (ക്ഷ്ദ്രു) ഭിക്ഷുബൂലശാസനേ യുജ്വത്തം, സ നേശ്രേണമുക്കാ ചന്ദ്രമാ ഇവ ഇമം ലോകംപ്രഭാസയതി.

#### ത്തന:-

്വേട്ടത്തെ ഭിക്ഷ് ഈ സംസാരത്തിൽ ബു**ധന്റെ ആ**ജ്ഞാ പാലനത്തിൽ നുടാ ജാഗത്രകനായിരിക്കുന്നു, മേഘമുകതനായ ച നൂൻ ലോകത്തേ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ അവൻ സ്വന്തം ജ്ഞാനപ്പകാശത്താത് ലോകത്തെ ഏററവും പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നു.

> ഭ്വക്ഷവങ്കു (പഞ്ചവിംശതിതമഃ)

# ബ്രാഹ്മണവർഗ്ഗഃ

නු: 1.

മരിന്ദ് സോതം ചരക്കമ്മ കാമേപനര ബ്രാഹ്മണാ സങ്ഘാരാനംഖയം ജ്ഞത്വാ അകതജ്**ഞൂസ**ി ബ്രാഹമണ!

ബ്രാവമണ!പരക്കുമ്മതോതം അകതജ്ഞൂ അസി-

അനച:\_

മോ ബ്രാഹ്മണ!പരാക്രമ്വസ്രോതഃ **ാ**മിന്ദ,കാമേപനടബ്രാവാണ, മമിന്ധി,കാമാൻഅപനട,ഹേ സങ്ക് എാരാനം ഖയം ഇതെത്വാ ബ്ര: വമണ!സംസ്കാരാണാം ക്ഷയം ജ്**ഞാ**തചാഅകൃതജ്ഞഃ അസി\_

#### അനം.\_

ഫേ ബ്രാവമണ! പരാക്രമത്താൽ തുഷ്ണയുടെ പ്രവാഹ വേഗ ത്തേ രോധിച്ച് വാസനകളെ പരിതൃജിക്കും, നീ ചഞ്ചസ്തസങ്ങ ളുടെ വിനാശത്തേ സാധിച്ച് നിർവാണപദ്രാത്ത അറിയുക!

Q. 2.

യഭാദ്വയേസ്യധമ്മേസു പാരഗ്രഹോതിബ്രാഹമണാ അഥ/സ്സസവ്വേസംയോഗാ അത്ഥംഗച്ഛുന്തിജാനതോ-

മു: ഭാ:\_

സഭാബ്രാഹണോഭ്വയേസു ധപ്മേസുപാംഗ്രഹോതി, ജാനതോ അസ്സസവ്വേസം യോഗാ അത്ഥംഗച്ഛന്തി\_ അനച:\_

mo:-

യമാബ്രാഹ്മണ ഭചയോദ്ധമ്മ യോദ പാരഗഭമാതി,ജാനതു അസ്വസർവ്വേസംയോഗ്യ അ ന്തംഗപ്പുന്തി-

അവരം-

ബ്രാവമണൻ, മനസ്സായമം, ഭാവന എന്നീ രണ്ടു ധമ്മങ്ങളു ടെയും പാരത്തേ പ്രാപിക്കുമ്പോരം അവൻെറ സമസ്തബന്ധനങ്ങ ഉം ശിഥിലങ്ങളായി ത്തീരുന്നു.

3

യസ്സപാരം.ജപാരംവാ പാരാപാരം ന വിജ്ജതി വീതദ്ദരംവി സംജ്ഞഞം തമഹംബ്രൂമിബ്രാവമണം

**නු**: ෂා:

ന്നാന്ത

mo,

യസ്സുചാരം അപാരംവാ പാരാപാരം ന വിജ്ജതി, വീതഭ്രരം വിസംജ്ഞൃത്തം തം അഹം ബ്രാഹണംബ്രൂമി- യസ്വപാരം(ചക്ഷുരാളി**ങ്ങ** ജ്യാത്മികംഷഡായതനാ<sub>)</sub> അ പാരം(ബാഹൃത്രപാളിഷഡാ യതനം) പാരാപാരം (അഹം കാമേമകാരാളി)നവിള്ളതേ തം അഹംബാഹമണംബ്രൂമി-

@000:-

ഏതൊരു വ്യക്തിക്ക് ആല്വ ത്മികവും ബാംഗ്വവുമായ അത യതനങ്ങളും, ഞാൻ, എൻെറ എന്നിത്വാടി ഭാവങ്ങളും ഇല്ലാതി രിക്കുന്നു, അപ്രകാശമുള്ള പുരുഷനേ ഞാൻ ബ്രാവമണനെന്നു പറ യുന്നു.

#### 202

# Q: 4.

ഝായിംവിരജമാസീനം കതകിച്ചാങ്ങനാസവം ഉത്തമത്ഥാങ്ങനുപ്പത്താ തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാവ്മണം

#### അനച:\_

# *ව*ූ: හ:-

ത്ധായിം വീരജം ജൂസീനം കതകിച്ചം അനാസവം ഉത്തമത്ഥം അനുപ്പത്തം തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമി

### mo:-

ധ്വായിനം വിരജസം ജ്ജസീനം കൃതകൃത്വം അനാസവം ഉത്തമാത്ഥം അനുപ്രാപ്നം തം അഹം ബ്രാഹമണം ബ്രവീമി

#### ത്തന്ത:-

ധ്വാനശീലനം ആസക്തിഫോതനും ഏകാന്തവാസനിരത നും പാപവിമുക്കുനും അർവാൽപദം പ്രാചിച്ചവനും കുത്തവ്വാ നുഷ്യാനതല്പരനുമായ മനുഷ്യനേ ഞാൻ ബ്രാഹമണനെന്നു പറ യൂന്നു.

# **Q**: 5.

ഭിവാതപതി ആഭിച്ചോ ത്തേം ആഭാതിചന്ദിമാ സന്നദോഖത്തിയോതപതി ഝായീതപതിബ്രാവമണോ അഥസവ്വമഹോരത്തിം ബുലോതപതിത്രജസാ

#### -:പത്ത

# **නු: යා:**-

ആദിച്ചോടിവാതപതി, ചന്ദിമാരത്തിം ജോഭാതി ഖത്തിയോസന്നലോതപതി, ബാഹമണോഝായീതപതി, അഥസവ്വം അഹോരത്തിം ബുലോതേജസാതപതി

### mo:-

ആദിത്യുദിവാതപതി, ചന്ദ്രമാഃ രാത്രൌ ആഭേതി, ക്ഷത്രിയഃ സ ന്നലാഃ തപതി, ബ്രാഹമണഃ ധൃായീതപതി, അഥബലാഃ സ വം അഹോരാത്രം തേജസാത പതി

#### അന്ത:\_

സൂർൂൻ പകൽ പ്രകാശിക്കുന്നു. ചന്ദ്രൻ രാത്രിയിൽ ശോജി ക്ഷത്രിയരാജാവ് സവ്വാലങ്കാരഭ്രഷിതമായ ചതുരംഗസ നയാൽ പരിവ്വതനായി പ്രശോഭിക്കുന്നു. ബ്രാവമണൻ ധ്വാനനി ഷ്പനായി ശോഭിക്കുന്നു. ബു**ധഭവനാകട്ടെ അദ്രേഹത്തിന്റെ**റ അപൂവതേജസ്സിനാൽ രാവും പകലും പ്രകാശിക്കുന്നു.

മൂലം 6.

വാഹിതപാപോതിബ്രാഹമണോ സമചരിയാ സമണോതിവുച്ചതി പവ്വാജയമത്തനോമലം തസ്താപവ്വജിതോതിവുച്ചതി.

#### ക്കുന്നവരും

*ට*ු: ෂා:-

mo:-

വാഹിതപാപോതി ബ്രാഹ്മണോ - വാഹിതപാപം ഇതിബ്രാ തിവുച്ചതി സമചരിയാസമണോ മണ ഇത്വച്ചതേ, സംചയ്യ തിവുച്ചതി, യസ്സാ അത്തനോ മലംപവ്വാജയതസ്താപവ്വജിതോ\_ തിവുച്ചതി.

ഇതിത്രമണ ഉച്ചതേ, ആത്മനഃമലം പ്രവാജയൻ തസ്മാ**ൽപ്ര**വ്രജിതഃഇതി ഉച്യതേ.

## അന്ത:-

പാപവിമുക്തനായ പുരഷനെ ബ്രാഹ്മണനെന്നും അകശ ലാടികളായ പാപങ്ങളെ ഉപശമിപ്പിച്ച് സഞ്ചാിക്കുന്നവനേ ശ്ര മണനെന്നും പറയുന്നു. അപ്രകാരം തന്റെ രാഗദേചഷാഭി മല ഞ്ഞാള നശിപ്പിച്ച സഞ്ചാിക്കുന്നവനെ പരിവ്വാജകഭിക്ഷുവെന്നു പറയുന്നു.

# മൂലം 7.

ന ബ്രാഹ്മണസ്സ പഹരേച്ച നാ സൂമുഞ്ചോഥ ബ്രാമരണാ ധിബ്രാഹ്മണ സ്സഹാന്താരം തതോധിയസ്സ്മുഞ്ചതി

#### അധവയം

**යු: ෂා:**\_

M10:-

ബ്രാഹ്മനോ ബ്രാഹ്മണസ്സ ന പഹരേയ്യ, ബ്രാഹ്മണോ ബ്രാഹ്മണ്ടു ബ്രാഹ്മണം ന പ്രമാരേൽ, ബാവമണ്ട അ അസ്സനമഞ്ചേഥ, ബ്രാവമണ സ്സാഹന്താരം ധി, യോ അസ്സ മഞ്ചതി തതോതസ്സധി. സ്കൈ (പ്രധാരകായു ന (കോപം) മുഞ്ചേൽ-ബ്രാഹ്മ ണസ്വ ഹന്താരം ധിക്ക തതഃ യഃ അസ്ലൈ (കുച്ചതി തം ധികം

#### അന്ത:

ബ്രാഹ്മണൻ ബ്രാഹ്മണനേ ഭത്സികുമെച്ച്; ഭത്സിക്കപ്പെട്ട ബ്രാഹ്മണൻ ഭത്സനം ചെയ്തവനോടു കോപികുമെച്ച്. ഏതൊരു വ്യക്തി ബ്രാഹ്മണനേ നിന്ദിക്കുന്നം, അവൻ അതിനിന്ദ്യനാകുന്നു. തന്നേ നിന്ദിച്ചവനോടു ശത്രുത്വം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നവരും അത്യ ന്തു നിന്ദ്വൻ തന്നെയാകുന്നു.

# മൂലം 8.

ന ബ്രാഹ്മണസ്സേതളകിഞ്ചിസേയ്യോ യമാനിസേധോ മനസാ പിയേഹി യതോ യതോ ഹിംസമനോ നിവത്തതി തതോതതോ സമ്മതിമേവറുക്ഷാം.

### അനചയം.

mo:\_\_\_

ഏതൽ ബ്രാഹ്മണസ്സ അകി ഞ്ചിസേയ്യോ, ന, യഭാമനസോ പിയേഹി നിസേധോ, യതോ യതോ ഹിംസമനോ നിവത്ത തി, തതോതതോ മുക്ഖം സമ്മ തിമേവ:—

ഏതൽ ബ്രാമെണസ്യ അ കിഞ്ചിൽ ത്രേയാ നേ, യഭാ മനസാ പ്രിയേക്യാ നിഷേ ധാ യതാ യതാ ഹിം സ്രമ നാ നിവത്തതേ, തതാ ത താ ടുഖം ശാമ്യതി ഏവ.

### അന്ത: ---

പ്രീതികരങ്ങളായ വസ്തകളിൽനിന്നു മനസ്സിനേ ചിൻതി രിഷന്നതു് ബ്രാഹ്മണനേ സംബന്ധിച്ചുടത്തോളം കുറഞ്ഞ കായ്യ മല്ല. മനസ്സിനേ ഏതേതു വസ്തകളിർനിന്നു് പിന്തിരിക്കുന്നു. വോ അവയിൽനിന്നു് വീണ്ടം മുഖമുണ്ടാകുന്നില്ല.

# മൂലം 9.

യസ്സകായേന വാചായ മനസാനത്ഥിടുക്കതം സംവുതംതീഹിഠാനേഹി തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാവമണം.

#### അനചയം.

മു: ഭാ:---

mo:\_\_

യസ്സ കായേനവാചായ മന സാ ഒക്കതം നത്ഥി, തീഹി ഠാനേഹി സംവൃതം തം അ ഹം ബ്രാവമണം ബ്രൂമി. യസ്വകായേന വാപാമനസാ ച ദുഷ്കൃതം നാസ്തി, ത്രി**ടി:** സ്ഥാനൈം സംവൃതം തം അ ഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രവീമി\_

#### അന്ത:---

മനോവാക്കുയങ്ങളാൽ പാപമനുഹ്യിക്കാതെ ഈ മൂന്നു സ്ഥാനങ്ങളിൽ അതൃന്തം സംയമം ശീലിച്ചിട്ടുള്ള പുരഷനേബ്രാ വമണനെന്നു ഞാൻ പറയുന്നു.

# മൂലം 10.

യമ് ഹാധമ്മം വിജാനേയ്യ സമ്മാസംബുലുടേസിതം സക്കച്ചം തം നമസ്സേയ്യ അഗ്ഗിഹുത്തം വ ബ്രാഹമണോ

#### അന്വയം.

**නු: ප**ා: ---

സം:\_\_

യമ്ഹാ സമ്മാസം ബുജാദേ സിതം ധമ്മം വിജാനേയ്യ, തം അഗ്ഗിഹത്തം ബ്രാഹത്തോ വ സക്കച്ചം നമസ്സേയ യസ്മാൻ സംബു**ാടേശിതം** ധമ്മം വിജാനീയാ**ൽ, തം അ** ഗ്നി ഫോത്രം ബ്രാഹമണ ഇവ സൽകൃത്വ നമസ്വേൽ-

### അന: ---

ബ്രാവമണൻ അഗ്നിഫോത്രിയേ ഭക്തിപുരസ്സരം പ്രണമിക്കു ന്നതുപോലെ ബുജാധമ്മത്തേ ഉപദേശിക്കുന്ന വ്യക്തിയേയും ഭ ക്തിപൂവ്വം നമസ്തരിക്കണം:

# മൂലം 11.

ന ജടാഫി ന ഗോത്തേഹി ന ജച്ചാഹോതി **ബ്ര**:വമനോ യ മ്ഹിസതിഞ്ചധമ്മോച സോസൂചീസോച ബ്രാവമണോ

#### അനചയം.

### **නු:** ෂා:----

ജടാഹി ബ്രാഹ്മണോ ന ഹോ-തി, ഗോത്തേഹിജച്ചാചന; യ മ്ഹിസച്ചഞ്ച ധമ്മോ പസോ സൂചീ സോചബ്രാഹ്മണോ

## m'o: \_\_\_

ജടാളിഃ ബ്രാഹ്മണം നഭവതി ഗോഞ്യൈ ജാത്വാചന; യ സൂിൻ സത്വം ചധമ്മം ച, സം തുചീ, സംചബ്രാഹ്മണം

#### അന്ത: —

ജടധരിക്കുക കൊണ്ടോ ഗോത്രം, ജാതി മുതലായവകൊ ണ്ടോ ഒരവനും ബ്രാഹ്മണനാകുന്നില്ല. ഏതൊരുവനിൽ സത്വധ മ്മങ്ങഠം പ്രകാശിക്കുന്നു, അവനത്രേ വിശുദ്ധൻ, അവനത്രേ ബ്രാഹ്മണൻ.

## മൂലം 12.

കിംതേ ജടാഹിദ്ദമ്മേധ! കിംതേ അജിനസാടിയാ അബ്ഭന്തരം തേഗഹനം ബുഹിരം പരിമജ്ജസി\_

#### അനചയം.

# മു: ഭാ: ---

#### mo: -

ടുമ്മേധ, തേ ജടാഹികിം,തേ അജിനസാടിയാകിം? തേ അ ബ്ഭന്ത്രം ഗഹനം ബാഹിരം പരിമജ്ജസി. ഫേ ദുമ്മോദ തേ ജടയാകിം? തേ അജിന ശാട്വാകി? തേ അഭ്വന്താം ഗഹനം, ബഹിദ പരിമാർജ്ജയസി.

#### അനാ: ---

ഹേട്ടർബുല്ലിയായ മനുച്ചു! നിന്റെ ജടകൊണ്ടും മാൻ തോർകൊണ്ടും എന്തുഫലം? നിന്റെ അഭ്യന്തരം (ഹുടയം) രാഗ ചേഷാടികളാൽ നിറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു,...നീ കേവലം ബാഹൃശ രീരത്തേമാത്രം വെടിപ്പാക്കി വസ്തുന്നു.

# മൂലം 13.

പംസുക്രലധരം ജന്തു കിസംധമനിസന്തതം ഏകം വന സ്തിംഝായന്തം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാവമണം

#### അനചയം.

### മു :-

പാംസു കൂലയരം കിസം ധമ നി സന്തതം വനസ്മിം ഏകം ഝായന്തം തം അഹം ബ്രഹ്മ ണം ബ്രൂമി.

### mo:-

പാംതുക്കലധാം (ധുളിധു സരി ത ജീണ്ണവസ്ത്രധാരിണം) ക ശം ധമനിസന്തതം വാന ഏകം ധ്വായന്താ തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രവീമി.

#### @70 00:\_

ധുളി ധൂസരമായ ജീണ്ണവസ്ത്രം ധരിച്ചും തമനിക്ക നിറ ഞ്ഞതും കൃശവുമായ ശരീരത്തോടും വിജനസ്ഥലത്ത് സഭാധ്വാന നിമഗ്നനായിരിക്കുന്ന പുരേഷനേ ബ്രാവമണനെന്നു ഞാൻ പറ യുന്നു.

### മൂഖം 14.

നചാഹം ബ്രാമ്മണം ബ്രൂമി യോനിജം മത്തിസംഭവം ഭോവാദിനാമസോഹോതി സവേഹോതി സകിഞ്ചനോ അകിഞ്ചനം അനാഭാനം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാമ്മണം

### ്ത്രനുപയം.

## മു. ജാ:-

യോനിജം മത്തി സംഭവം അ ഹം ബ്രാഹ്മണം നചബ്രൂ മി സവേ സകിഞ്ചനോ ഹോതി, സോനാമഭോവാഭി ഹോതി, അകിഞ്ചാം അനാഭാനം താ അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമി.

### mo:-

ജോനിജം (ബ്രാഹ്മണജാതൃം ഉപ്പന്നം) മാത്രസംഭവം (ബ്രാ ഹമണ പത്തീഗർഭസംഭ്രതം) അഹം ബ്രാഹ്മണം നച ബ്ര വീമി\_ സവൈ സകിഞ്ചനഃ ഭവതി, സഃ നാമ, ഭോവാദീ, (ഭോ! അഹം ബ്രാഹ്മണഃ ഇ തികഥനശീലഃ) ഭവതി, അ കിഞ്ചനം അനാദാനം തം അ ഹം ബ്രാഹമണം ബ്രവീമി.

#### അന്

ബാഹ്മണ ജാതിയിൽ—ബ്രാഹ്മണസ്ത്രിയുട്ട് ഗർഭത്തിൽ ജ നിച്ചതുകൊണ്ടു' അവനേ ഞാൻ ബ്രാഹ്മനനെസ് പറയുകയില്ല. 28

# digitized by www.sreyas.in

കാരണം, അവൻ രാഗഭേചഷങ്ങളാൽ മലിനനായിരിക്കും. എങ്കി ച്, താവൻ കേവലം ഭഭാവാഭി' (ഫേ! ഞാൻ ത്രാഹമണനാണം എന് പ്രാസനവൻ) യാകാം. എന്നാൽ, പുതൊം ൻ ആസ ക്തി രച്ചി തന്ത്രം നിർട്ടോഷിയുമായിരിക്കുന്നു, അവനേ ഞാൻ ബ്രാ മ്മ**ണനെ**ന്നു പറയുന്നു.

a: 15.

സറ്റ്വസംയോജനം മേത്തചാ യോവേനപരിതസ്സതി സങ്ഗാതിഗം വിസംയത്തം തമഹംബ്രൂമി ബ്രാഹമണം

®®**೧೧**೨: —

Q: @:---

mo:\_\_\_

സവ്വസംയോജനം മേതചാ സവ്വസംയോജനം ഛിതചാ യോവേന പരിതസ്സതി, യം വൈ ന പരിക്രസ്വതി സങ് ഗാതിഗം വിസംയ്യത്തം സങ് ഗാതിഗം വിസംയ ഷ്ടരം

തം അഹം ബ്രാവമണം ബ്രൂമി തംഅഹം ബ്രാവമണംബ്രവിമി

#### അന: --

യാതൊരു പുരുഷൻ സകലബന്ധനങ്ങളെയും ഹാദിച്ച് നിർഭയനായി വത്തിക്കുന്നു, ജൈസത്തിരഹിതനും ശ്രാഖല മുക്ക് രുമായ അവനേ ഞാൻ ബ്രാഹ്മണനെന്നു പറയുന്നു.

**ą: 16.** 

മേരത്താന്താിം വരത്തഞ്ച സന്ദാനം സഹന്ദക്കമം ഉക്വിത്തപലിഘംബയം തമാധം ബ്രൂമി ബ്രാവമണം

അനച. ---

mo:-

നന്ദിംവരത്ത ബെസഹന കുകമം സന്ദാനം മേരത്താ ഉക്ഖിത്തപലിലും ബുധം തം അഹം ബാഹ്മണംബുമി

നന്ദിം (കോധം) വരത്രം (ആവാ ണകാരിണീം തൃഷ്ണാം) ച സഹാ നുക്രമം സന്താനം ഛിതചാ **ഉതുക്കുിച്ചാര്യമാം** ബൂറോ തം ഞാഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്ലവീമി

### അനം:

കോപം. തൃഷ്ണ, മിത്ഥ്വാദ്രഷ്ടി ഇവയേ ദുരീകരിച്ചു അഷ്ടാം ങ്ഗമാഗ്ഗലബ്ലമായ ജ്ഞാനത്താൽ അവിഭ്വാര്യപമായ അവര ണം ഭേടിച്ച് അമുസത്വങ്ങരം നാലം വഴിപോലെ പ്രത്വക്ഷപ്പെ ടുത്തിയിട്ടുള്ള പുരുഷനേ ഞാൻ ബ്രാഹ്മണനെന്നു പറയുന്നു.

### Q: 17.

അക്കോസം വധബന്ധഞ്ച അമുട് റോയോ തിതിക് ചതി ഖന്തിബലം ബലാനീകം തമഹം ബ്ലൂമി ബ്രാഹ്മണം

#### അനച: —

മു: ഭാ: —

100:--

തോ അടിട്ട് വേനബന*ാ*ഞ്ഞ തു അടിഷ്ടു വനബന്നത്ത ൗക്കോസം തിതിക്ചംി, േ ചിഇലം ബലാനീകം തം **അഹം** ബ്രാമ്മണം ബ്രൂമി

ം അക്രോഗൻ തിതിക്ഷതേ ക്ഷാന്തിബലം ബലാനീകം താം അഹ്ം ബ്രാഹ്മണംബ്രവീമി

## അനം: —

പരിതു**ലാചിത്തനായ ഏതൊരു വൃക്കു**, വധബന്ധനങ്ങ ളിൽ ചതികാരബുദ്ധി കൂടാതെ അവയേ സഹിക്കുന്നു, ചച്ചമാപ രാരം പ്രാവലസമേതനമായ 🕮 പുരുഷനേ ഞാൻ ബ്രാവമണ നെന്നു പറയുന്നു.

## a: 18.

അക്കോധനം വതവന്തം സീലവന്തം അനുസ്പടം **ദന്തം** അന്തിമസംഭിരം തമഹം ബൃമി ബ്രഹ്മണം.

അനാ \_\_\_

*බ*ු: ජා:\_\_\_

mo:\_\_\_

അഭക്കാധനാ വതവന്താ സീലവന്തം അനുസ്സുഭം, ടന്തം അന്തിമസാരീരം രം അഹാ ബ്രാമ**ക്കാ** ബ്രൂധി അംക്രാധനം വ്വതവന്തം ൂട്രിചവന്തം അനുത്രമംഭാന്തം അന്തിമശരീമം തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രാപീമി

#### erood:

കോപമില്ലാത്തവനും പ്രതരപ്പരനും സത്സ്വഭാവിയും തു ക്ഷാശുന്വുനും യമനിയമാദികഠം സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളവനും പുനർജ്ജന്മ രഹിതനുമായ പ്യമഷനേ ഞാൻ ബ്രാഹമണനെന്നു പറയുന്നു.

## മലം 19.

വാരിപോകുമാരപത്തേവ അംഗ്റേരിവ സാസപോ യോനലിപ്പതി കാമേസു തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹ്മണം.

### അനവയം.

**නු: ය**ා:\_

mo:\_

പോകഖാപത്തേ, വാരി ഇവ അമരണ്ണ സാസപോരിവയോ കാ ആരാഗ്രേ സഷ്ചമിവയാ മേസു്നലിപ്പതി, തം അഹം കാമേഷ്യ നലിപ്വതേ തം ബ്രാവമണം ബ്രൂമി.

പുഷ്ണരപത്രേ വാരി ഇവ അഹംബാഹ്മണം ബ്രവീമി.

#### അന്ത:-

പത്മപത്രത്തിൽ ജലംപോലെയും സൂച്ചഗ്രത്തിൽ കുടുക പോലെയും കാമങ്ങളിൽ മനസ്സ് ചേരാതെ നിൽക്കുന്നേ പുരുഷ നേ ബ്രാവമണനെന്നു ഞാൻ പറയുന്നു.

## മൂലം 20.

യോടുക്ഷസ്സ പജംനാതി ഇധേറ്റവ ഖായമത്തനോ പന്നഭാരം വിസജ്ഞത്തം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹമണം.

#### അന്വയം.

**නු: ඡා:**\_

mo:-

യ ഇംഗേ∮വ അത്തനോട്ട ക്ഖസ്സ ഖയംപജാനാതി, പ ന്നളാവം വിസജ്ജത്തം തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമി.

യു ഇഹ എവ **അത്ര**നോ പ്രജാനാതി, **ടുബ**വീക്കുതം ബാധിളാരം (ഭാരത്രുവിം, വ്യ സംയുക്തം തം അഹം ബാഹ്മ ണം ബ്രവീമി.

### 217

### അന്ത:..

യാവ ം അൻ ഈ ജീവിതത<sup>ി</sup>യതന്നെ മുഖശമനത്തി ൻള്ള മുള്ള പ്രത്യേ ഭൂർഗ്രസ്ത്രത്തി നിസ്സംഗരമായി ജീവിക്കുന്നു, അവനേ ഞൻ ബ്രാഹ്മണനെന്നു പറയുന്നു.

## മൂലം 21.

ഗമ്ഭീരപജ്ഞം മേധാവിം മഗ്ഗാമഗ്ഗ്സ് കോവിടം ഉത്തമയ്ഥം അനുപ്പത്തം തമരാം ബ്രൂമി ബ്രാമ്മണം.

#### അനായം.

### Q: €0:-

mo:\_

ഗംഭീര പജ്ഞം മേധാവിം മഗ്ഗാ മഗ്ഗസ്സ കോവിടം ഉത്ത മത്ഥം അനുപ്പത്തം തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമി. ഗംഭീം പ്രജ്ഞം മേധാവിനം മാഗ്റാമാഗ്റ്സ്വ കോവിടം ഉ അമാത്ഥം അനുപ്പാപ്പം തം അഹാ ബ്രാഹ്മണംബ്രവീമി.

#### അന്ത:\_

ട്ട**ഡ**ചിത്തനം മേധാവിയും സലസഭചിച്ചാരപടുവും ബെര ധോമ്മത്തിൽ പ്രതിചാളിച്ചിട്ടുള്ള നിർവ്വാണചളം പ്രാപിച്ചവര മായ ്രഷനേ ഞാൻ ബ്രാഹ്മണനെന്നു പറയുന്നു.

## മൂലം 22.

അസംസട്ഠം ഗഹട് റേഹി അനാഗാരേ ി ചൂഭയം അനോകസാരീം അപ്പിച്ഛം തമരാം ബ്രൂമി ബാവമണം.

#### അന്വയം.

Q: @c:-

muo:\_

ഗമാട് റേഹിങ്ങനാഗാരേഹി ച ഉടയം അസംസട്ഠം അ നോകസാരിം,അപ്പിച്ചം തം അമം ബ്രാമ്മണം ബ്രൂമി. ഗ്രഹസൈം അനാനാരൈ ച ഉജാള്വാം അസംസ്രഷ്ടം അനോ കസ്സാമിണം അല്പേച്ഗ്രാം താ അഹം ബ്രാഹണം ബ്രവീമി.

### അനാ:\_

ഗൃഹസ്ഥന്മാരോടും ഭിക്ഷുക്കളോടുമുള്ള സംസഗ്റ്റംവിട്ടും ഗൃഹ വാസംപോലും ഉപേക്ഷിച്ചും അല്പമാത്രംകൊണ്ട് തൃപ്തനായും ഇ രിക്കുന്നവനേ ഞാൻ ബ്രാഹ്മണനെന്നു ചറയുന്നു.

## മൂലം 23.

നിധായമണ്ഡം ഭ്രതേസു തസേസുഥാ വരേസുച യോനഹത്തി നഘാതേതി തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹ്മണം.

#### .:Lനഞ

Q: 60:-

തസേസുഥാ വരേസുച ഭ്ര തേസുടണ്ധം നിധായ യോ ന ഹന്തി ന ഘാതേതിതം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമി.

#### mo:\_

തുടസ്തുഷ (ജീവനാപഗമജയാ തുടീതേഷ് ജീവേഷ്) സ്ഥാവ രേഷ് ച ഭ്രതേഷ ഒണ്ഡംനിധായ സ്ഥാനി നഘ്യതയതി, തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രവീമി.

#### അനാ:\_

ഏതൊരു വ്യക്തി മണ്ഡനത്തെ തൃജിച്ച് സമസ്ത ജീവി കളിലും ഒയയോടുകൂടി ക്ഷമാശീലനായിട്ട് സ്വയം മാത്വ ചെയ്യാ തെയും അന്വരെ ഹത്വയ്ക്കായി പ്രേരിപ്പിക്കാതെയും ചൂരിക്കുന്നു, അവനെ ഞാൻ ബ്രാവമണനെന്നു പറയുന്നു.

## ൂലം 24.

അവിയോ വിയോസ് അത്മടേണ്ഡസ് നിവ്വതം സാഭാനേസ് അനാഭാനം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാമാണം.

**නු: ප**ා:

meo:\_

#### -:Lmme

വിരുക്കേസു അവിരുജാം തേരുടെണ്ഡേസു നിവ്വതം, സാഭാനേസു അനാഭാനം തം അഹം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമി വിരുട്ടോഷ് അവിരുഭാം അത്തുടണ്ഡേഷ് നിർവ്വതം സാലംഭനഷ് അനാഭാനം തം

#### അനാ:\_

ശത്രുക്കളിൽ മൈത്രിയോടും ഉപരവകാരികളിൽ സന്തോ ഷത്തോടും സംസാരാന്ദ്രക്കതായ ജനങ്ങളുടെ ഇടയിൽ ആസക്തി രഹിതനായും വത്തിക്കുന്ന പുരഷനെ ഞാൻ ഈംഹണനെന്നു പ റയുന്നു.

g: 25.

യസ്റ്റുരാഗോചഭോസോച മനോമക്ഖോച പാതിതോ സാസപോരിവ ആരഗ്ഗാ തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാമ്മണം

#### അനച:-

්ය ම්ට:~

യസ്വരാഗശ്വദേഷക്ക് മാനു ഭൂക്ഷശ്ര ജോഗാൽസക്പ ഇവ പുതിതു തം അഹം ബ്രാഹ്മണംബ്രവീമി

mo:

യസ്സ് ഗോ പദോസോ ച മൗനോ മക്ബോ ച **അ**ന്റ്റോ സാസപ്രോരിവ പാത്വതോ തം അവാം ബ്രാവമണം ബ്രൂമി

### അന്ത:-

ചാവനൊരുത്തന്റെ രാഗം, ചോഷം, മാനം, കാപിട്ട്യം ഇ വ സൂച്ചൃഗ്രത്തിൽ നിന്നു കടുകമണിപോലെ വീണപോയിരി കുന്നേ, അവനേ ഞാൻ ബ്രാവമണനെന്നു പറയുന്നു.

Q: 6.

അകക്കസം വിജ്ഞാപനിം ഗിരം സച്ചമുടീരയേ യായനാഭിസജേകിഞ്ചി തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹമണം

#### പ:\_നാത്ര

മു: ഭാ:-യായകിഞ്ചി നാഭിസജേ അകക്കസം വിജ്ഞാപനിം സച്ചംഗിരം ഉടിരയേ തം അഹം ബ്രാമക്കനം ബ്രൂമി സം:-യയാകിഞ്ചിൽ ന അഭിഷജേൽ അകക്കശാ വിജ്ഞാപനീം സത്യാംഗിരം ഉളീയെൽ, തം അഹം ബ്രാഹമണം ബ്രവീമി

### അന്ത: -

ാരുത്തെ പ്രഷൻ കക്കാത്വമുപേക്കിച്ച് സഭാ സത്വ ഭാഷണം പെയ്യയും സുപദേശങ്ങളെ നഠംകകയും ചെയ്യന്നു, ഇ താവിഷയങ്ങളിൽ ലേശംപോലും ജോസകതി ഇല്ലാത്ത അവനേ ഞാൻ ബ്രാവമണനെന്ന പറയുന്നു.

## Q: 27.

യോ/ധഭീഘംവാരസ്സംവാ അണുംഥുലാസുഭാസഭം ലോകേഅഭിന്നുനോദദിയതേ തമഹംബ്രംമിബ്രാഹമണം.

## മൂ: 🕬:-

### അന്വ:..

### mo:-

യോതുനലോകേടിഘം വാരസ്സംവാത്രുണംഥ്യലം സുഭാസുഭാതദിന്നാനാദി യതേതംഅഹംബ്രാവമനം ബ്രൂപ്പി— യ:ഇഹലോകേടീർഘംവാത്ര പോവാങ്ങണംസ്കൂലംതു ഭാതുഭാവാങ്ങമാഞ്ചാന്മ അത്തരാജനമാത്വാന്മ ണം ബ്രവീമി —

#### അന്ത: ---

ഒരുവൻ ഈ ലോകത്തിൽ വലതോ ചെറുതോ ുപ്പുമോ ബ്ലാഹത്താ ശുഭേദാ അശുഭമോ ആന്ദ്ര എതെങ്കിലും വസ്യൂ തനി ക്ക് നഠംകാതിരിക്കെ അതിനെ സ്ഥികരിക്കാതിരിക്കുന്നവനേ താൻ ബ്രാഹമണനെന്നു പറയുന്നു.

## a: 28.

ആസായസ്സനവിജ്ജന്തി അസ്മുിംലോകോചാംഹിച നിമാസയംവിസംയുത്തം തമഹംബ്രൂമിബ്രാവമണം

#### അനച:

නු: ඏා:\_\_\_

അസ്മിംലോകേപരമ്ഹിച യസ്സു ആസാനവിജ്ജന്തി നിരാസയംവിസായുത്തം തംഅവാംബ്രാവമണംബ്ര<sub>ജ</sub>മി mo: -

അസ്തിൻലോകേപാസ്മിൻച യസ്വക്തശാ:നവിദ്വന്തേനിരാ ശയംവി സംയുക്തംതംഅഹം ബ്രാഹമണംബ്രവീമി.

#### ത്താന:\_\_\_

ഇഹപരലോകങ്ങളിൽ യാതൊരുകാരക്കുയുമില്ലാത്ത നിരാ ശനും നിസ്സാഗനുമായ പുരുഷനേ ബ്രാവമണനെന്നു പറയുന്നു.

മൂലം 29.

യസ്സാലയാനവിജ്ജന്തി അജ്ഞായഅകഥംകഥീ അമതോഗധംഅനുപ്പത്തം തമഹംബ്രൂമിബ്രാഹമണം.

#### അനവ:\_

නු: ඡා:\_

സം:\_\_

യസ്സ **അ**ലയാനവിജ്ജന്തി അജ്ഞായ അകഥം കഥീ അമതോഗധംഅനുപ്പത്തം തംഅഹംബ്രാമണംബ്രൂ മി

യസ്യ ത്രേലയാന വിള്യന്തേ,(യാ) ത്രേജ്ഞായണകഥം കഥീമ, അമ താവഘാതം അനുപ്രാപ്തം തം അഹം ബ്രാഹമണം ബ്രാവീമി.

#### അന്മ:...

ഏതൊരു പ്വരുഷൻ തുണ്ണുശുന്വനായി, സമകുജ്ഞാന ത്താത് സകല സംശങ്ങയളെയും ഛേദിച്ചു' അമുതമായ പദം പ്രാ പിച്ചിരിക്കുന്നു, അവനേ ഞാൻ ബ്രാവമണനെന്നു പറയുന്നു.

മൂലം 30.

യോƒധപുഞ്ജഞ്ചപുപഞ്ച ഉ**ഭോസ**ങ്ങംഉപച്ചഗ അസോകംവിരജംസു<sup>ല്യം</sup> തമഹംബ്ര<sub>മ</sub>മിബ്രാവമണം.

### @mm\_:\_

-മൂ: ജോ:

Mo:\_

ഇധയോ **പുഞ്ഞു** പാപ ഞ്ച ഉഭോസങ്ഠാഉപച്ചഗാ, അസോകം വിരജം സുഭാം തംഅഹംബാഹമണംബൂ മി 29 ഇഹയഃപുണ്യഞ്ചപാപഞ്ച ഉടെസേണ്ണാചഉപാ.തൃഗാൽ അശോകംവിരജസംശുഭാം തംഅഹംബ്രാമക്കാംബവീമി.

### അനാനാ:\_

ഏതൊരു വ്യക്തി പാപപുണ്യങ്ങ0ം രണ്ടിന്റെയും ബന്ധ നത്തിൽ നിന്നു വിമുക്തനായിട്ട് ശോകരഹിതനും രജോഗുണത്ര ന്വനം നിമ്മലചിത്തനമായിരിക്കുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള വ്യക്തിയേ ഞാൻ ബ്രാവമണനെന്നു ചാറയുന്നു.

## 9: 31

ചന്ദം വ വിമലംസൂലം വിപ്പസന്നമനാവിലം നന്ദീഭവംപരിക്ഖീണം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹ്മണം.

**යු: හ:\_\_\_** 

ചന്ദം വ വിമലം സുദ്ധം വിപ്പസന്നമനാവിലം,നന്ദ്രീ ഭവപരിക്ഖീണംതംഅഹം ബ്രാഹ്മണംബ്രൂമി.

അനച:

Mo. ചന്ദ്രം ഇവവിമലംശുദ്ധംവി പ്രസന്തംഅനാവിലംനന്ദീഭവ പരിക്ഷീണംതംഅഹം ബ്രാ ഹ്മണം ബ്രവീമി

#### അന്ത:

ഏതാരപുരുഷൻ ചന്ദ്രനേപ്പോലെ നിമ്മലനും പ്രസന്ന ചിത്തനും പാപരഹിതനുമായിട്ടും സമസ്തസുഖാഭിലാഷങ്ങളെയും സമ്പൂണ്റം സന്ത്യജിച്ചിരിക്കുന്നു, അവനേ ബ്രാഹ്മണനെന്നു ഞാനു പറയുന്നു.

## **නු: 32**

യോ**ഇമാപലി**ചഥാഭഗ്ഗാ സംസാരം മോഹ മച്ചഗാ തിണ്ണോപാരഗതോഝായീ അനേജോ അകഥാകഥീ അനുപാഭായ നിവ്വ<sub>ം</sub>തോ തമഹം ബ്ര**ൂമി <sub>ബാഹ</sub>ണം**.

**නු: මා:**-

യോ**ഇമംപലിപഥം**ഒഗ്ഗം സംസാരംമോഹംഅച്ചഗാ, തിണ്ണോപാരഗതോ ഝായീ അനച:

mo. യ:ഇമംപരിപഥംഭുഗ്ഗംസംസാരം മോഹംഅത്വഗാൽ, തീണ്ണുപാരഗ തഃധ്വായീ,അനേജ: അകഥംകഥി

അനേജോഅകഥാകഥീ അനുപാദായനിവ്വൂതോ തംഅഹം <sub>ബാഹ്മ</sub>ണം<sub>ബ്ര</sub>മി, അനുപാഭായനി<u>റ്</u>ച്ച് **തതേം** അഹാംബ്രാഹണം ഇവിമി\_

അനു:\_

യാവനൊരുത്തൻ പ്രതിബന്ധസ്വരുപവും ഭുരതിക്രമവമാ യ ഈ സംസാരമോഹത്തേ അതിക്രമിച്ചിരിക്കുന്നു, സൂസാരോ ത്തിണ്ണനും വ്വാനശീലനും ആശാരാഹിത്വത്താൽ നിശചലചിത്ത അം സംശയതുുനൃതമായ അയ പുരുഷനേ ഞാൻ <sub>ബ്രാഹ</sub>ണനെന്നു പറയുന്നു.

a: 33.

യോധകാമേ പാഹത്വാന അനാഗാരോ പരിവുള്ള കാമഭവ പരിക്ഖീണം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാവമണം

അനചം-

mo\_:

ഈധയോ കാേ പഹതപാന അനാഗാരോ പരിവ്വജേ കാമഭവാപരിക് ഖീണം തം അഹാ ബ്രാഹേണം<sub>ബ്ര</sub>മി

ഇഹായം കാമാൻപ്രാഹായ അധാവം പംവിങ്ങൾ കാമഭവചരിക്കിണം തം അഹാ ബ്രാഹ്മണം ബ്രവീമി

അന്ത:\_

ഈ ലോകത്തിൽ ത്തുതൊരുവൻ സമസ്തവാഞ്ചുകളെയും ത്വജിച്ച് ഗ്രഹത്വാഗിയായി സഞ്ചരിക്കുന്നു, ആശാവിരഹിതനാ യ അവനേ ഞാൻ ഇംഹണനെന്നു പറയുന്നു.

Q: 34.

യോധതൺഹം പഹതചാന അനാഗാരോ പരിവ്വജേ തൺഹാഭവപരിക് ഖീണം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹ്മണം.

Q; 60--പ്രാത്ത mo;

തുരോത്രോയക്യുന്നും പാരു പാരു വാധി വായു തുണ്ണാലുന്നായ അനാഗാരോ പരിവ്വജേ ത

ക്കുനാനാരു പരിവികേൽ

ൺഹാ ഭവപരിക്ഖീണം തം അവം ബ്രഹ്മണം ബ്രൂമി തുഷ്ണവേപരിക്കീണം തം അഹം ബഹ്മണം ബ്ലവീമി

മൂലം 35.

ഹിതചാമാനുസകം യോഗം ഭിവ്വംയോഗം ഉപച്ചഗാ സവ്വയോഗവിസംയുത്തം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹ്മണം.

#### .യെഥനാണ്ട

Q: @:\_

mo:-

അവാ ബാഹണം യോഗം വി സവ്വയോഗ വിസംയുത്തം തം സ്ഥാരാഗ്രാവ് യു മാനുഷകം യോഗാഹി തചാ ദിവ്വം യോഗം ഉപാത്വ ഗാൽ, സവ്വയോഗ വിസംയ ക്തം തം അഹം <sub>ബ്രാഹ</sub>ണം ഇവീമി.

### അനം-

ആരൊരവൻ മാനുഷവം ഭിവ്വവുമായ ചോഗത്തേ—ഈയു സ്നിനേയും പഞ്ചകാമ ഗുണങ്ങളെയും കുറിച്ചുള്ള ആസക്തിയേ— സമ്പൂണ്ണം പരിത്വജിച്ച് സമസ്ത സംസാരബന്ധങ്ങളിൽനിന്നും വിമുക്തനായിരിക്കുന്നു, അപ്രകാരമുള്ള വ്യക്തിയേ ഞാൻ ബ്രാഹ ണനെന്നു പറയുന്നു.

മൂലം 36.

ഹിത്വാരതിഞ്ച അരതിഞ്ച സീതിഭ്രതം നിരുപധിം, സവ്വലോകാഭിഭ്രം വീരം തമഹം <sub>ബം</sub>മി <sub>ബാഹ</sub>ണം.

### .ംയഥനത്ത

இ: 🗷:

രതിഞ്ച അരതിഞ്ച ഹിത്വാ സീതിഭ്രതം നിരാചധിം സ വൃലോകാഭിഭ്രം വീരം തം അ ഹം ബ്രാഹണം ബ്റൂമി. mo: -

രതിഞ്ച അരതിഞ്ച ഹിത്വാ ശീതീഭ്രതം നിരുപധിം സവ് ലോകാഭിളവം വിരാതം അ ഹം ബ്ലാഹണം ബ്രവീമി.

#### അന്ത: -

എതൊരു വൃക്തി ഇച്ഛുടേചഷങ്ങഠം കൂടാതെ ശാന്തരം ത ൻമൂലം ക്ലേശരഹിതരുമായിട്ട് സകല സംസ്കാരങ്ങഠംക്കും അതീ തനായിരിക്കുന്നു, വീയ്യവാനായ ഒരു വൃക്തിയേ ഞാൻ ബ്രാഹ ണനെന്നുപറയുന്നു.

## മൂലം 37.

ചതിംയോവേദി, സത്താനം ഉപപത്തിഞ്ചസവ്വസോ അസത്തംസ്യഗതംബൂലം തമഹാബ്രൂമിബ്രാവീണം.

#### -:പനത്ത

മു: ഭാ:-

യോസത്താനം ചതിംചളപ പത്തിഞ്ചസവ്വസോവേടി, അസത്തം സുഗതം ബൂലം തംഅഹംബ്രാമ്മണം ബ്ലൂമി. Mo: ...

യു സക്യാനാം ചൃതിം ച ഉപ പത്തിം ച സവ്വശു വേദം, അ സക്തം സുഗതം ബുജാം തം അമാം ബ്രാമക്കാം പ്രവീമി.

#### **അന:..**:

ത്തേരാതവൻ സംസാരാസക്തരായ ജനങ്ങളുടെ ജനനമര ണങ്ങളെ എല്ലാവിധത്തിലും അറിയുന്നു, ആസക്തിയില്ലാത്തവനം ഉക്കുഷ്ട്രന്മാം ലഭിച്ചവന്തം ഇതൊനിയുമായ അവനേ ഞാൻ ബ്രുറ വമണനെന്നു പറയുന്നു.

## മൂലം 38.

യസ്സഗതിംനുളാനന്തി മേവാഗന്ധാുമാരുസാ ഖീണാസവംഅരഹന്തം തമഹംബ്രൂ മിബ്ബാഹണം.

### അനച:\_

නු: **ළ**ා:\_

യസ്സഗതിം ഭേവാ ഗന്ധവ്വ മാനുസാനജാനന്തി. ഖീണാ സവംഅഫേന്തംതംഅഫം ബ്രാഹ്മണം ബ്രൂമീ. mo:-

യസ്വ ഗതിം ദേവാം ഗന്ധ വ്വമാനുഷാം ന ജാനന്തി ക്ഷീണാസവംഅർഘന്തംതം അഹംബ്രാഹണംബ്രവീമി.

#### അന:\_

ഏതൊരു വൃക്തിയുടെ ഗതിഞ്ച ദേവഗന്ധവ്വാഭികരംപോ ലും അറിയുന്നില്ല. പാപശുന്വനായി അർഹതപം പ്രാപിച്ച അവ **നേ ഞാൻ** ബ്രാഹ്മണനെന്നു പറയുന്നു.

a: 39.

യസ്സപൂരേചചാച്ചാച മജേ'ഝചനത്ഥികിഞ്ചനം, അകിഞ്ചനംഅനാഭാനം തമഹം<sub>ബ</sub>ൂമിബാഹണം\_

නු: හ:-

mo:\_

തസ്സപുരേഖ പാരാഖ മജേ്ധവകിഞ്ചനം നത്ഥി **ബകിഞ്ചനം** അസഭാനം തം അഹം ബാഹണം ബുമി

തന്നുപുര: ചാപത്മാൽച മദ്ധ്വേചകിഞ്ചന നാസ്സി-അകിഞ്ചനം അനാഭാനം തം അഹംബ്രാഹണം ബ്രവീമി

#### അനച:\_

യാതൊരവൻ മുമ്പിലും പിമ്പിലും മച്ച്യത്തിലും യാതൊ ന്നും ഇല്ലാ ഭാഗാഭിശുന്വനു അനാസക്തനമായ അവനെ ഭരാൻ ബ്രാഹണനെന്നു പയ്യാന്നു.

## മൂലം 40.

ഉസഭം പവരംവീരം മഹേസിം വിജിതാരിനം അനേജം ന്ന് ഹാതകം ബൂദ്ധം തമഹം ബ്രൂമി ബ്രാഹണം

### പ:പനഞ്ഞ

**නු: ම**ා:-ഉസഭം പവരം വീരം മഹേസിം വിജിതാരിനം അനേജം നഹാതകം ബുലാംതമഹാംബ്രൂമിബ്രുഹണം കും ിധെഴതം ബുലാം

ജെ**ഭം ന**വരം വീരം മാറഷിം വിജിതാരിം അനേജം(നിഷ്യമ്പം) സ്റ്റാത തം അഹംബ്രാഹണംബ്രവീമി

#### അനാ:\_\_\_

എതൊരു വ്യക്തി വൃഷതുല്യം നിർഭയനായിരിക്കുന്നു. മ ഹാനും തുരുനുമായിരിക്കുന്നു, മഹർഷിയും മാരജിന്ത്രമായിരിക്കുന്നു എതൊരു വ്യക്തിയുടെ ചിത്തം നിഷ്ണുമ്പമായിരിക്കുന്നു. ജ്ഞാ നത്താൽ കുമ്പയരുവിതനായി ആയ്യസത്വങ്ങൾം നാലും ഗ്രഹിച്ച ജ്ഞ പുരുഷനേ ഞാൻ ബ്രാഹണന്നെ പറയുന്നു.

### 41.

പൂവേനിവാസംയോവേദി സഗ്ഗാപായഞ്ചപസ്സതി അഥോജാതിക് ഖയാപത്തോ അഭിജ്ഞാവോസിതോമുനി സവ്വവോസിതവോസാനം തമഹം ഇം മിബ്രാഹ്മണം.

മു: ഭാ, — യോമുനിപൂവ്വേനിവാസം വേളിസഗ്ഗാപായഞ്ചപസ്സതി അഥോജാതിക്ലവയാപ ത്തോഅഭിജ്ഞാവോ

ത്തോഅഭിഴേഞാവോ സിതോസവ്വവോസിത വോസാനംതംഅദ്ധം ബ്രാവമണംബ്രൂമി—

#### അന1: —

യ:മുനിപൂവനിവാസം വേടസച്ഗ്റ്വപായഞ്ച പശൃതിഅഥജാതിക്കു യംപ്രാപ്ത:അഭിജ്ഞാ വൃവസിത:സവ്വവ്യവ സിതവ്യവസായംതം അഫംബ്രാമണം ബ്രവീമി —

#### 1870 co: \_\_\_

ഏതൊരു മുനി പൂവ്വജന്മത്തെയും സചർഗ്ഗനരകങ്ങളെയും ജ്ഞാനുട്ട ഷ്ട്രീയാൽ അറിഞ്ഞിരിക്കുന്നു, പുനർജ്ജന്മരാഹിത്വത്തെ സാധിച്ച് ധമ്മത്തെ സമ്പൂണ്റമായി ഗ്രഹിച്ച് സമസ്തകായ്യങ്ങ ളെയും സാധിച്ചിരിക്കുന്നു. അപ്രകാരമുള്ള പുരുഷനെ ഞാൻ ബാ ഹണനെന്നു പറയുന്നും.

അന്നീ നംശ**യ**്യയട

സമാപ്പം.